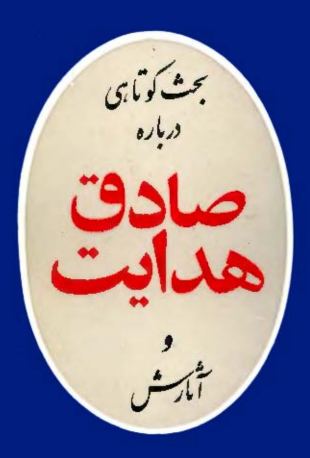
### رحمت مصطفوي



## د كتر رحمت تصطفوي

بحث کوتا ہی دربارہ صارف صارف

> ىر نەرش و آيارش



خرداد ماه ۱۳۵۰ ، چاپخانهٔ موسوی ـ تهران حق چاپ معفوظ است

# مطالب كتاب

| ۵             | پیشگفتار                               |
|---------------|----------------------------------------|
| الب٧          | ١ ــ صادق هدايت ، ادبيات ، وبقيه مطا   |
| 14            | ۲ ــ درکشور حافظ و سعدی وخیام          |
| Y <b>q</b>    | ۳ ــ جنگ ديو و پرى                     |
| ۲۵            | ٢ _ ابلهها ، بزدلها، شحنهها، محتسبها.  |
| ۵۹            | ۵ _ چندكلمه در بارهٔ اخلاق             |
| ٧٣            | ع_انسانيت                              |
| ۸۵            | ٧ ـ تقوائـي استثنائـي                  |
| ٩٧            | ۸ ــ عقابی تیزبین ، دوربین ، معجزه آسا |
| 114           | ۹ _ وجدان بیدار ایران                  |
| 175           | ٠١٠ عاشق ايران                         |
| 180           | ۱۱_ شاهد عادل                          |
| \ <b>\</b> \\ | ۱۲_ چند ايراد                          |
| \\\           | ۱۳_ دیام هدارت                         |

#### بيشكفتار

هر نوشته ای لذتهای مختلف میتواند برای نویسنده اش بیاورد. شاید بزرگترین این لذتها این باشد که نویسنده حس کند که توانائی خود را ، روح خود را ، احساس خود را در نوشته ای گنجانده است. یك لذت بزرگ دیگر استقبالی است که خوانندگان بکنند و نویسنده را مورد تقدیرو تشویق قراردهند. خدمت اجتماعی که احیانا نوشته ای انجام دهد ، احقاق حقی که از کسی بکند ، یادی که از دوست عزیز بشود ، اینها و نظایر اینها لذتهای دیگری هستند که احیانا نویسنده ممکن است از نوشته اش ببرد ولازم به تذکر نیست که درك مجموع این لذتها به ندرت با یك اثر عاید نویسنده ای میشود وشاید در عمر هر نویسنده ای یك یا دو بار بیشتر حصول چنین توفیقی میسرشود.

نگارنده اعتراف میکنم کهاز کمتر نوشتهای درعمر ممثل این رسالهمتنعم شده ام. همینکه اکنون این نوشته ام (رساله) رامی یابد و بهشما تقدیم می شود به علت استقبال پرشوری است که دوستان و آشنایان و دیگر خوانندگان در موقع انتشار این نوشته در مجله روشنفکر از آن بعمل آوردند، ومخصوصاً عده زیادی اکیداً به نگارنده توصیه کردند که هر چهزود تر به چاپ علیهده آن بپردازم. آرزو میکنم که ازدولذت دیگر نیز محروم نمانم؛ یکی این که این رساله

مقدمهای باشد برای اینکه تحقیقات مفصل ترواساسی تری درباره صادق هدایت بعمل آید، ودیگر اینکه مجموع این کیوششها سبب شودکه مردم ایران آثار هدایت را بیشتر بخوانند و بهتر و کاملتر درك کنند .

صادق هدایت، ادبیات، وبقیه مطالب چندی قبل دربعضی مطبوعات حملات شدیدی علیه صادق هدایت بعمل آمد. این حملات بعلل مختلف برنگارنده ناگواربود، و اتفاقاً یکی از عللی که این حملات را برمن خیلی ناگوارمیکرد ضمنا سبب شدکه از هر گونه عکس العمل و جوابی خودداری کنم. این علت، کم اطلاعی و بلکه بی اطلاعی نویسندگان این مقالات از موضوعی بودک درباره آن قلم فرسائی میکردند.

اجازه بدهید باذکرمثال سادهای مطلب را روشنکنم. فرض کنید شماپزشك هستید ودرمحفلی نشسته اید و شخصی میگوید فلان داروبرای فلان بیماری خوب است. و شمامیدا نیدکه داروی مورد بحث اصلار بطی به آن بیماری ندارد تابرای آن خوب باشد یابد. بنابر این درصدد برمی آئیدر فع اشتباه از گویند بکنید. اماناگهان متوجه میشوید که گوینده نه پزشك است و نه داروساز. توجه باین و اقعیت بشماهشدار میدهد که بحث بیهوده ای داشروع نکنید. زیرا مگرنه این است که شما باید استدلال بکنید که فلان ترکیب شیمیائی برروی فلان نسج و فلان سلول، فلان اثر رامیکند، و بنابر این این این

داروربطی به آن بیماری ندارد؟خوب.شماچگونه میتوانیدبرای کسی که نه میداند نسج چیست، نه از سلول خبری دارد، و نه باخواص شیمیائی عناصر آشنا است چنین استدلالی قبل از شروع ، محکوم به شکست است. این تازه درصورتی است که گوینده حرفش را آرام و با خونسردی زده باشد. حالا ببینید شماچه حالی پیدامیکنید درصورتی که گوینده درضمن تایید خواص آن دارو برای آن بیماری ، مشتهایش، را هم گره کرده باشد، چشمهایش هم از هیجان در حال بیرون آمدن از حدقه باشد، وصورتش هم مثل چندرسرخ شده باشد...

وضع چنین بود، وبنده هم درنهایت ناراحتی که داشتم از هرگونه جواب وعکس العملی خودداری کردم. ولی همینطور که روزها و هفته ها میگذشت، دیدم آن قصه مشهور دخو درمورد من مصداق پیدا کرده است. لابد شنیده اید که دخو و همسرش کنار رودخانه ایستاده بودند و دیدند خیکی برروی آب شناوراست. همسر دخو از پیدا کردن یك خیك مفت خیلی خوشحال شد وشوهرش را واداشت که به آب بجهد وخیك را بیآورد. دخولباسهایش را در آورد و به آب جست و بطرف خیك رفت. اتفاقا آنچه از دور خیك به نظررسیده بود، در حقیقت خرس بود و وقتی دخورسید او را در آغوش گرفت و رهانکرد. زن دخوپس از اینکه مدتی منتظر شد و دید شوهرش همچنان با «خیك» برروی آب روان است، نگران شد و فریاد ذد:

ـ اگرسخت است ولكن.خيك را ولكنوبرگرد.

دخوجواب داد:

ـ من خيك را ولكردهام، خيك مرا ول نميكند.

درمورد بنده هم همينطورشد. من مطلب را ولكرده بودم ، مطلب

مرا ول نمیکرد. هفتهای چندین بار در عرصه های مختلف شخصی و اجتماعی، برخورد میکردم بهگفته هائی، به نوشته هالی ، به اعمالی ، بسه اقداماتی وطرحهائی که عین مقالات علیه صادق هدایت، در نهایت بی صلاحیتی و بی اطلاعی بود، و هر بار در د دل من تازه میشد.

تردیدی نیستکه قبلا هم باچنین پدیده هائی روبرومیشدم، والبته آنوقت نیزهربارناراحت میشدم. ولی گوئی هتك حرمت وظلمی که نسبت به صادق هدایت شده بود، اعصاب مراتیز تروتا ثرپذیر ترکرده بود.

چند هفته که گذشت طاقتم طاق شد. ملاحظه کردم که این رویه ها ، این رفتارها، واقعا یکی ازمعایب اساسی اجتماعی ماویکی از نواقص ملی ما است. دراین مورد مهرسکوت برلب زدن واقفاً یك نوع جرمی است . بخودگفتم بایستی گفت، بایستی تذکرداد.

ووقتی تصمیم بگفتن گرفتم، دیدم بازهم چه بهتر که مطلب را بسا همان خود مسئله حملات به صادق هدایت بیان کنم . به این تر تیب،هم وظیفهای را درمقابل دوست بسیار بسیار عزیزی،انسان بسیار بسیار شریفی، وهنرمند بزرگی انجام دادهام ، و هم واقعا برای مثال ، ازاین بهتر پیدا نخواهم کرد. منتهاهمانطور که قبلاتذکردادم، برای اینکه بحث راصحیح انجام دهم، مجبورم از بای بسمالله شروع کنم . مجبورم ابتدا توضیحی در باره سلولها،در باره نسج ها،ودر باره ترکیبات شیمیائی این مسئله بدهم ...

다 다 다

ایراداساسیکه دراین مقالاتبهصادق هدایت گرفته شده بود، این بود که آثار صادق هدایت مخالف مبانی اخلاقی ومفسد افراد وجامعه است، و بنابراین او نویسنده خوبی نیست. همین بیان بخودی خود درحکم آن جمله معروف استکهمیگویند: خسن وخسین هرسه دختران مغاویه اند.

چکونه؟

برای روشن شدن این مطلب ابتدا باید تعریف سادهای از ادبیات بکنم.

ادبیات، اعم ازشعر، رمان، تآتر، یاهرنوع دیگرآن، عبارتست از تحقیقی درروح انسان وجامعه انسانی وسازمان این دنیا . ادبیات، میلی است که بروح انسان زده میشود، کالبد شکافی است که ازدنیا بعمل میآید. تجزیه لابر اتواری است که از سرنوشت انسان میشود.

همانطور که موضوع علم طب ، بدن انسان است ، همانطور که موضوع علم شیمی عناصر تشکیل دهنده این دنیاوخواص آنها است ، و همانطورکه موضوع علم معدن شناسی ، شناسائی معدنها است ، موضوع ادبیات نیزانسانها و روابط انسانها وجای انسانها دردنیا است.

البته یك تفاوت اساسی بین ادبیات وعلوم هست که همین جا باید به آن توجه کرد، و آن این است که وسیله اساسی کار کردن در هریك از رشته های علوم، فراگرفتن قبلی آن علم است، وبدون این فراگیری قبلی، امكان هیچ موفقیتی و هیچ پیشرفتی نیست ، در حالی که وسیله اساسی پرداختن به ادبیات، یك موهبت شخصی، یك نبوغ، ویك نوع الهام خاص است . بلافاصله این نکته را اضافه کنم که منظورم ابدا این نیست که پرداختن به ادبیات سوادنمیخواهد. اصلا وابدا. همیشه بزرگترین ادبیان، باسوادترین ادبیان بوده اند. امابرای اینکه مسئله روشن شود ، قضیه را از آن طرف بگیرید، که هیچ مقدار سوادی ، کسی را نه حافظ میکند،

نه داستایوسکی، ونه ورلن. اول الهام شخصی ونبوغ باید باشد، بعدسواد واطلاعات بهکمك بیابد.

ولی ازاین تفاوت (که البته اساسی است) بگذریم، شباهتزیادی بین کاردانشمند و کارنویسنده و شاعر مشاهده میشود. هر کدام باوسیلهٔ خود، وبا روش خاصخود. میکاوند، جستجومیکنند، تلاش میکنند تا بحقیقت برسند. حتی در نتیجه کار هردو، عالم و ادیب ، شباهت های جالبی بچشم میخورد. یکی اینکه ممکن است این نتیجه، باحقیقت وفق ندهد. در تاریخ علم چقدر به اشتباهات عالمان برمیخوریم ، اشتباهاتی که بعداً به وسیلهٔ عالمان دیگری کشف شده است، و درادبیات هر ملتی نیز چقدر به مطالبی برمیخوریم که از جهتی از جهات با حقیقت وفق نمیدهد. دیگر اینکه بعضی از کشفیات علمی براثر تمایلات خاص بعضی مردم، و یامحدودیت های ذهنی آنان، با مقاومت مواجه میشود. هنوز عده ای از مسیحیان و یهودیان بافرضیه داروین مخالفندبرای اینکه باما جرای خلقت در تورات یهودیان بافرضیه داروین مخالفند برای اینکه ناراحت میشوند قبول کنند بامیمون و خرس و کرم خویشاوندی دارند. آثار ادبی میشوند قبول کنند بامیمون و خرس و کرم خویشاوندی دارند. آثار ادبی میشوند.

ولی ازکلیهٔ مطالبیکه عرضکردم یك نکته بوضوح وروشنی معلوم میشود، وآن این استکه لازمه اجتناب پذیر کاوش وجستجو، چه علمی وچه ادبی، آزادی مطلق است. بطوریکه در حقیقت، نفی آزادی در کاوش، نفی علم وادب است.

درنظر بیاوریدکه مثلا عالمی تحقیقاتی در باره نفت میکند، و باو دستور دهند مبادا نکتهایکشفکنیکه بضررزغال سنگ تمام شود. ویا دانشمند زیست شناسی تحقیقاتی درباره سرطان میکند، و باو بگویند مبادا مطالبی اظهارکنی که باعث نومیدی مبتلایان به سرطان شود. تحقیق و کاوش تیست، وکاوش توام بادستور، و یا توام باملاحظاتی، دیگر تحقیق و کاوش نیست، بلکه کاریکا تور تحقیق و کاوش است. یاحقیقت رامیخواهیم، که بایدبدون قید و شرط بدنبال آن برویم، و یاقید و شرطی داریم، که در این صورت باید از رسیدن به حقیقت صرف نظر کنیم.

وعین این نکته ای که در باره کاوش علمی صحیح است، در مورد کاوش ادبی صحیح است. اینکه به شاعر یا رمان نویس یا تآتر نویس دستور بدهند که در نوشته هایت رعایت فلان نکته یافلان نکات را بکن اعم از سیاسی دینی اخلاقی یاغیر آن در حقیقت نبوغ ادیب را فلج کر ده اند، و مانع تلاش و حقیقت جوئی اوشده اند. مثال در خشانی که در این مورد میتوانم ذکر کنم، مثال کشورهای «تو تالیتر» و دیکتا توری است، اعم از چپ وراست، که ادبیات هیچوقت در این جامعه، او جی نمیگیرد، به او جی نمیرسد. جامعهٔ روس که طی پنجاه سال چندین نابغه ادبی پرورد، از زمان انقلاب تبدیل به جامعهٔ نازائی شده است، و هیتلر و مـوسولینی نیز ادبیات را در کشورهای خود کشتند.

پس از ذکر این مقدمات استکه میتوانم عرضکنم صحبت بر سر این نیستکه ادبیات با اخلاق موافقت یا مبانیت دارد یا ندارد، مطلب این استکه ادبیات با اخلاق ربطی ندارد، دو عرصه بکلی از هم جدا هستند.

هدف این دوعرصه، وسایل این دوعرصه، ومحیط روحی این دو عرصه، بکلی باهم متفاوت است. شاید مثالی این مسئله را روشن کند.از نظراخلاقی میتوان شرب خمررامنع کرد. ولی به نویسنده ای که جامعه را نقاشی میکند، نمیتوان گفت راجع به عرق خورها حرف نیزن، زیسرا ممکن است خوانندگان تشویق بشرب خمرشوند. اگر نویسنده این دستور را رعایت کند، بروح خود و به خوانندگان خود خیانت کرده است، دروغ گفته است، و جامعه عرق خوری را، جامعهٔ غیرعرق خوری معرفی کرده است. و بازعیبی ندارد به شباهتهای علم وادب ، مثالدیگری بیفزائیم. یك عالم جامعه شناس که در باره جامعهای مطالعه میکند، اوهم عین نویسنده، نمیتواند در نقش معلم اخلاق ظاهر شود، و برای اینکه مبادا نتایج مطالعات اومردم را براه خلاف اخلاق بیندازد، مشاهدات خود را مکتوم بدارد وخلاف واقع بنویسد.

حالا وقت آن رسیده است که یکی از مشخصات خاص ادبیات را ذکر کنم. هرادیبی ، اعم از شاعر و نویسنده ، بیان خاصی دارد ، شیوهای دارد ، سبکی دارد ، و برطبق این بیان وشیوه و سبك است که هر شاعر و نویسنده ای ، اولا شخصیت خاص خود را می بابد ، و ثانیاً شاعریا نویسنده متوسطی ، یاخوبی ، یا فوق العاده ای میشود . حافظ ، یعنی سبك حافظ ؛ سعدی ، یعنی سبك سعدی ، با باطاهر ، یعنی سبك با باطاهر ؛ شاطر عباس ، یعنی سبك شاطر عباس .

واینجا دیگر مسلماً نه پای اخلاق در میان است و نه پای مذهب ونه پای سیاست و نه پای اجتماع ، یاشاعر و نویسنده ای کلام مؤثری دارد یا ندارد ، یابردل وروح خواننده تسلط پیدا میکند یا نمیکند ، یا آتشی به جان او میاندازد یا نمیاندازد . اگر کلام مؤثری داشت و بردل وروح خواننده تسلط پیداکرد و آتش به جان او انداخت ،

بمیزان این تأثیرکلام واین تسلط واین آتش اندازی، شاعر یا نویسنده متوسط، یاخوب، یافوق العادهای است. واگراین تأثیر وتسلط را نداشت واین آتش رانینداخت، اصلا شاعریانویسنده نیست تاراجع به او صحبت کنیم.

حالامیرسیم بخلاصه اظهارات مخالفین صادق هدایت. اینها میگویند، «صادق هدایت نویسندهٔ بدی است ، زیرا تولید فساد اخلاق میکند». همانطور که عرض کردم این بیان درست در حکم جمله مغروف است که «خسن وخسین هرسه دختران مغاویداند.»

اولا خود این بیان « صادق هدایت نویسنده بدی است زیرا تولید فساد اخلاق میکند » بیان غلطی است ، زیرا چنانکه دیدیم نویسنده خوب یا بد بودن، ربطی به فساد یا اصلاح اخلاق ندارد، تا بر طبق آن قضاوت کنیم .

ثانیاً میآئیم وازعیب اساسی این بیان صرف نظر میکنیم. آیا اقلاً حق داریم این سئوال را از گوینده بکنیم که چرا و به چه منظوری این بیان را میکند ؟ لابد جواب میدهد که این حرف را میزنم تا مردم را از خواندن آثار هدایت بر حذر بدارم . بنده عرض میکنم یا آنچنان که شما ادعا میکنید صادق هدایت نویسنده بدی است ، که در اینصورت عمل شما عمل لغوی است. اثر نویسنده بدراکسی نمیخواندتا برحذر کردن لازم داشته باشد.

آثارشاعرونویسنده بدرا مردم یا نمیخوانند یا اگرتصادفا خواندند مسخره میکنند و دست میاندازند . ویا اینکه بر خلاف آنچه شما ادعا میکنید، صادق هدایت نویسندهٔ خوبی است، وبنابراین بازهم شما دارید نابجامیفرمائید.

شاید (میگویم شاید) آنچه شما میخواسته اید بگوئید اینست که صادق هدایت نویسنده پرتأثیری است ، نویسنده چیره دست و آتشد افروزی است ، اما خواندن آثار این نویسنده پر تأثیر و چیدره دست فساد اخلاق میآورد . اما عقلتان نرسیده است این مطلب را با این بیان بفرمائید .

1

در کشور حافظ و سعدی و خیام شاید حافظ را خواب دیده ایم . شاید هیچوقت مردی بنام سعدی دراین کشور نزیسته است . شاید خیام چینی بوده است یا ژاپونی ...

ولی اگر اینطور باشد یك اشكال اساسی پیش میآید. پس ما ایرانیها چه هستیم ؟ چه بوده ایم ؟ زیرا اگر چیزی وجود داشته باشد بنام فرهنگ ایرانی، بنام تمدن ایرانی، حافظ و سعدی وخیام قلمهای آنند، آئینههای آنند، الماسها وگوهرهائی هستند که طبقات فشرده این فرهنگ واین تمدن باگذشتن سدهها و هزارهها بوجود آورده است (گذشته از اینکه اینان از قلمهای بشریتند، از آئینههای بشریتند، از الماسها وگوهرهای بی نظیری هستندکه برفرق بشریت میتابند).

اگر منکر حافظ و سعدی و خیام بشویم این وضع مضحك وکم افتخار پیش میآیدکه منکر وجود خود شده ایم . چه عنوانهای قشنگی برای یك رمان : «مردمی که چهره نداشتند» ، «مردمی که روحشان راگم کرده بودند...»

نه، نه ، حافظ را پس بگیریم ، و سعدی را ، وخیام را...

تاییدکنیم و تاکید ، که درهرخانه ایرانیکه یك باسواد باشدیك دیوان حافظ هست ، وچه بسا درخانههائیکه حتی یك با سواد نیست ، زیرا حتی ایرانیهائیکه بادست لخت باشمشیرها زیرا حتی ایرانیهائیکه بادست لخت باشمشیرها وخنجرهای سر نوشت درمیآویزند ، این تشخیص را دادهاند که صدای حافظ صدای خداست ، وهر بارکه باکمك یك با سواد به حافظ مراجعه میکنند با حیرت ، با ایمان ، باعشق ، ملاحظه میکنند که صدای خدا که صدای عمومی است درگوش آنها تبدیل به زمزمه خصوصی میشود ، که نگینی که حافظ در چند قرن قبل ساخته است درست در نگیندان خالی آنها جا میگیرد ، مثل اینکه برای آن ساخته شده است .

تایید کنیم و تأکید ، که قرن پشت قرن ایرانیها زبان خود را با گلستان سعدی یاد گرفته اند ، و اولین کلماتی که نوشته اند کلمات سعدی بوده است ، وجهان بینی و انسان دوستی سعدی آسمانی بوده است که ایرانیها سرخود را بسوی آن بلند میکرده اند .

تأیید کنیم و تأکید ، که این صدائی که قلبها را درلندن وبرلن و نیویورك وسان فرانسیسكو میلرزاند صدای یك ایرانی است ، و این فرزند کامل انسان ، این اوج علم و این ذروه ادب ، این خیام ، فرزند ایران است .

تأييد كنيم و تأكيد ...

ولي چگونه ؟

چگونه تأیید کنیم که حافظیك وجود واقعی است و متعلق بما استومامتعلق باوئیم و او را خواب ندیده ایم ، درحالی که کسانی که خودرا نویسنده ایرانی میدانند اولین و بدیهی ترین درس را از حافظ نگرفته اند ؟

چگونه تأییدکنیم که سعدی در این کشور میزیسته است ، در حالی که کسانی که بخود اجازه میدهند « نقد ادبی » کنند اصلانمیدانند ادبیات چیست ؟

چگونه تأییدکنیم وتأکیدکه خیام ایرانی است ، درحالی که در کشور خیام میزانهائی عرضه میشودکه برطبق آن خیام «ضد اخلاق» است ...

آدمگیج میشود ، مبهوت میشود ، سرسام میگیرد....

درفصل قبل تذکردادمکه بحث درباره صادق هدایت فرصت میدهد تادرباره یکی از نواقص بزرگ اجتماعی وملیمانکه بصورتهای مختلف و درعرصه های گوناگون ظاهر میشود ، فکری بکنیم . اکنون فرصتی است تا درباره یکی از این موارد ، که یکی از وحشت انگیز ترین آنها است، بحث کنم .

زیرا بی رودرواسی اوضاع خیلی شرم آور تر از آن است که فکر میکنیم . موضوع فقط برسر این نیست که صادق هدایت را بعنوان «فساد اخلاق » ، « نویسنده بدی » میدانند . موضوع اینست که طی نیم قرن اخیر کسانی پیدا شده اند که بخود اجازه هتك احترام به حافظ و سعدی وخیام داده اند ، کسانی پیدا شده آند که عقاید سخیف خود را بصورت مکتب در آورده اند وحافظ و سعدی و خیام را «مایه انحطاط» خوانده اند و مردم را از آنها بر حذر داشته اند . و کسانی پیدا شده اند که پارایك پله بالاتر گذاشته و شعر و ادبیات را بطور کلی محکوم کرده اند!

جطور ممکن است درکشور حافظ و سعدی وخیام کسانی که قلم بدست میگیرند اینقدر بی سواد ، اینقدر بی اطلاع ، و اینقدر خالی از

ذوق طبيعي وعادي باشند؟

موضوع برمیگردد بهمان توضیح مختصری که درفصل قبل در باره «ادبیات» و «اخلاق» دادم ، و عرض کردم که بحث ابدا برسر این نیست که ادبیات و اخلاق باهم موافقت یا مباینت دارند . مطلب این است که ادبیات و اخلاق بهم ربطی ندارند ، دو رشته متفاوت و جداگانه هستند مثل پزشکی وعلم عروض ، مثل میز جراحی ومیزغذا .

حالا برای اینکه مطلب روشنتر شود بیائید برروی هریك از این دو رشته اسمی بگذاریم که ضمناً تعریفی از آنها باشد . مثلا میتوان ادبیات را رشته « هستها » یا « هستی ها » نامید ، و اخلاق را رشته « بایدها » .

با این اسامی بلافاصله جای هریك از این دو رشته ، مقام هریك ازاین دو رشته، درجامعه انسانی ودر روح انسانها روشنتر هویدامیشود. ادبیات رشتهای است که نشان میدهد دنیاچگونه هست ، و اخلاق رشتهای است که نشان میدهد در دنیا چگونه باید زیست .

آنوقت شما چطور میخواهید « باید » را درمقابل « هست » قرار بدهید ؟ چطور میخواهید با این دستور اخلاقی که دروغ نباید گفت منکر دروغ و دروغگو بشوید؟ چطور میخواهید با این دستور اخلاقی ومذهبی وقانونی که آدم نبایدکشت منکرهمه قتلها وهمه قاتلهاشوید ؟ مگر باعقیده ها میتوان برروی واقعیتها پردهانداخت؟ مگر با تمایلات میتوان منکر مشهودات شد ؟ قرآن مجید که اساس معتقدات مذهبی و اخلاقی ما راتشکیل میدهد «بایدها» را بجای خود میگوید و «هستها» برده نمیافکند، را بجای خود، وهیچوقت با «بایدها» برروی «هستها» پرده نمیافکند،

وهمینطور تورات که اساس معتقدات یهودیان ومسیحیان را تشکیل میدهد پر است از ماجر اهای آدم کشی، خیانت، دروغ، عشقهای ممنوع، دسیسه های وحشت انگیز...

دراین بحث کوتاه من نمیتوانم دامنه صحبت را آنطور که دلم میخواهد وسعت دهم اینجا فقط اجازه میخواهم از هریك از حافظ و سعدی وخیام فقط یك نمونه از «هست» بیاورم . البته میدانیم که چقدر از «هستهای» حافظ وسعدی چنانست که «اخلاقیون» کوچکترین ایرادی بر آن نمیتوانند بگیرند و سر تعظیم مخصوص بخودشان را ناچار در مقابل آنها فرود می آورند. بنده مخصوصاً مثالها را از آن نوعی میآورم که بنظر این «صاحبان مکتبهای اخلاق » مایه فساد و موجب انحطاط میاید .

مثلا حافظ ميگويد:

باكه قصر امل سخت سست بنياد است.

مثل معرکه گیرهای قدیم ، من ندا میدهم ویك جوانمردمیخواهم که قدم جلو بگذارد و بگوید این گفته حافظ درست نیست و با واقعیت وفق نمیدهد.

قصر امل سخت سست بنیاد نیست ؟ سرطان از امکانات هر یك از ما نیست ؟ تصادف اتومبیل هر لحظه نمیتواند ما راناقص کند یا به آن دنیا بفرستد ؟ آقای رئیس یا آقای وزیر نمیشود با ما چپ بیفتد ؟ در معامله یا مقاطعه ممکن نیست ضررکنیم ؟ پسرمان نمیشود در امتحان رفوزه شود ؟

خوب اینها هست دیگر. قصرامل ما در معرض همه این خطرات

هست، و فقط احمق ممكن است خودش را از تهديدات اين دنيا در امان بداند .

ازسعدی مخصوصاً میخواهم مثالی را انتخاب کنم که غالباً سرزش آنرابه سعدی میدهندوحتی، خندهدارتر ، بعضی به زبان بیزبانی ازطرف سعدی عذر میخواهند ، و گاهی پا را یك پله بالاتر میگذارند ومنكر انتساب آن به سعدی میشوند: «در ایام جوانی چنان که افتد و دانی ....

تا آنجا که :

سعدی خےط سبے دوست دارد

نه هـر عـلف جـوال دوزي

خوب شما میخواهید منکر تمایلات همجنس خواهانه در دنیا شوید ؟ شما منکر بیولوژی و فیزیولوژی هستید؟ شما منکر سلولها و نسجها و تحولات و دگرگونیهای آنها هستید؟ شما منکر روانشناسی هستید؟ شما منکر فروید هستید ؟ شما منکر این همه دانشگاهها و انستیتوها و بیمارستانها ولابر اتوارها هستید ؟

بالا بروید پائین بیائید همجنس خواهی دردنیا هست.

البته بازمسئله «بایدها» مسئله دیگری است. یك نفر، یك عده، یا یك جامعه ممكن است همجنس خواهی رابیماری تلقی كند ودرصدد علاج آن برآید. یك نفر، یك عده، یایك جامعه ممكن است سخت گیرتر باشد ودر صدد برآید برطبق مقررات قانون آنرا منع كند. یك نفر، یك عده، یایك جامعه ، مثل جامعه انگلیس ، ممكن است آنرا در شرا بط معمنی مجاز كند .

ولی آنچه بهرحال احمقانه وجاهلانه وکورکورانه است منکر شدن تمایلات همجنس خواهانه میان افراد بشر است . و وقتی قبول کردیم که تمایلات همجنس خواهانه از واقعیتهای زندگی بشری است ، وقتی قبول کردیم تملایلات همجنس خواهانه «هست» ، حتما بایدنه فقط قبول کنیم ، بلکه اصرار بورزیم ( مخصوصاً آن عده از ما که از نظر «بایدها»،از نظر «اخلاق» با این تمایلات مخالفیم، ازآن بدمان ، از آن چندشمان میشود) که این بدیده تحتمطالعه قرارگیرد، مورد تحقیق و کاوش و جستجوقرارگیرد، وحقیقت آن (واحیاناً وراه چاره وعلاج و درمان آن) پیدا شود . و وقتی تحقیق و کاوش و حقیقت جوئی را قبول کردیم ، یك بیدا شود . و وقتی تحقیق و کاوش و حقیقت جوئی را قبول کردیم ، یك دسته از بهترین محققین و کاوش کنندگان و حقیقت جویان ، نویسندگان فیسندگان نویسندگان مخصوصا اگر مستند، که باید آنها را در جستجویشان آزاد بگذاریم . مخصوصا اگر نویسندگانعلاوه برالهام و نبوغ ذاتی، درباره مطالبی که مینویسند تجر به شخصی هم داشته باشند آثار شان صد چندان بیشتر قابل استفاده است.

در مورد خیام احتیاج به جستجوی زیاد نداریم . تقریباً هـریك از رباعیهای او بنظر اخلاقیون ادعائی ، مخالف اخلاق وباعث انحطاط است : آن قصر که جمشید در آن جام گرفت ، این کوزه چو من عاشق زاری بوده است ، آنان که محیط فضل و آداب شدند ... همه وهمه بنظر «اخلاقیون» ، مطابق تعبیری که اخیراً درباره صادق هدایت بکار برده شده است ، «بد» است .

واین اخلاقیون یا الحظه ، یا کبار، ازخود نمیپر سندکه کدام یا ا این مطالب دروغ است ؟ کدام خلاف است ؟ کدام عین حقیقت نیست ؟ قصر بزرگان وزندگی آنها درهم نورزیده نمیشود ؟ خاك هر کوزه نمیتواند خاك دست و پاى انسان درگذشتهاىباشد؟ وآنانكه محیط فضل و آداب شدند (مخصوصاً این حقیقت چقدر براى آدمی مثل خیام دردناك است) واقعاً ره زین شب تاریك به بیرون بردند ؟ و به رمز جهان پی بردند؟

باید اذعان کردکه تضاد عجیبی بین آدمهائی مثل خیام و ابن سینا وآدمهائی نظیر «اخلاقیون» ما است ، که آنها پس از اینکه همه چیز را فراگرفتند فهمیدند چیزی نمیدانند ، واینها قبل از آنکه هیچ چیز یاد بگیرند ، خود را باقاطعیت ، عالم السر والخفیات میدانند ، محیط فضل وآداب میشوند ، ومیخوانند تکلیف زندگی مردم را تعیین کنند.

درمورد خلق ادبی به سه نکته دیگر نیز باید توجه داشتکه در فصل بعدمورد بحث قرار میگیرد .

٣

جنگ دیو و پری در تآترنشسته اید و غرق تماشائید. برای چند ساعت از زندگی کنارگرفته اید و زندگی را تماشا میکنید . نمایشنامه « اتللو » را بازی میکنند .

اشخاص ماجرا در مقابل شما زندگی میکنند: اتللو، رشید و ساده دل وزودخشموزودباور؛ دزد مونا، نیك سیرت و عفیف و عاشق وباگذشت ومهربان؛ ایاگو، بدنهاد وکینه ورز وروغگووردل وبیشرف؛ و «کاسیو»، و «امیلیا» و «رودریگو»، و «دوك»، و بقیه .....

هرکدام شخصیتی دارند، هرکدام خلق و خوئی دارند، هرکدام هدفی یا هدفهائی دارند و برای وصول باین هدف یااین هدفها وسایلی و روشهائی وراه حلهائی ..... هرکدام سرنوشتی دارند . و از تداخل این سرنوشتها زندگی بوجود میآید ، و ماجراهای آن ، ووقایع غیر منتظره آن ، وغمهای آن وشادیهایآن .....

نمایشنامه بهپایان میرسید و شماکف میزنید. کف میزنید برای بازیگران ، برای «متورآنسن»، برای «دکوراتر»....

ولی درهمان حال میدانید که بیش از همه برایکسیکف میزنید که آنجا نیست، که قرنها است درگذشته است، و شما اکنون از ثمر، نبوغ او برخوردار شدهاید. برای شکسپیرکف میزنید.

برای شکسپیرکف میزنید و حیرت میکنید چگونه همهاشخاص ماجرای «اتللو» ، مانند همهاشخاص همه نمایشنامههای دیگرشکسپیر، در روح شکسپیر متولد شدهاند ، در دل او پا بعرصه وجود گذاشتهاند. اشخاصی این همه متفاوت ، اینهمه گوناگون ، وگاهی اینطور متفاد . حیرت میکنید ، زیرا متوجه شده اید که وقتی « ایاگو» کاری میکند یا حرفی میزند با تمام وجود خود ایاگو است : کثیف است ، نفرت انگیز است ، پست است . و وقتی دزدموناکاری میکند یا حرفی میزند با تمام وجود خود «دزد مونا » است : صادق است ، عاشق است ، مهر بان است، فداکار است . و همینطور «اتللو» ، وهمینطور بقه ....

حیرت میکنیدکه یك نفر ، ویلیام شکسپیر ، چطور میتواند به این صحت ، بهاین اهانت ، با چنین دقتی وبا چنین آشنائی، از طرف همه این اشخاص مختلف و متضاد حرف بـزند ، زندگی کند . بعبارت دیگر ، یك نفر ، ویلیام شکسپیر ، چگونه میتواند هم اتللو باشد و هم «ایاگو» ، هم دزدمونا باشد و هم پدر «دزدمونا» .

حیرت میکنید و ضمن این حیرت به نحوه «خلق ادبی» پی میبرید. متوجه میشوید که « خلق ادبی » بعنی انعکاس دنیا و انسانها و سر نوشتهای مختلف انسانها دردل «خالق ادبی». «خلق ادبی» یعنی پیچیدن نالههای غم وغریوهای شادی و نعرههای خشم و آوازهای بیروزی در گوش «خالق ادبی». «خلق ادبی» یعنی همهجوانمردیها ، همه رذالتها، همه بیرحمیها،همهمروتها،همهعشقها،همهکینهها،همهخیانتها،همهفداکاریها...

دنیا و سرنوشت انسانها مانند دریائی در دل « خالق ادبی » در حال جوش و خروش است . هر لحظه یكموجرو میآید ، هر لحظهیك موج میشکند . یك لحظه «ایاگو» رومیآید و لحظه بعد اتللو ، یك روز «هملت» زندگی میکند وروزدیگر «مکبت»؛ زمانی «کینگ لیر» رنجمیبرد و زمانی «زنهای شادوینسور» قهقهه میزنند .

و تازه هریك از این قهرمانان ، هریك از ایس اشخاص ، در تمام طول سر نوشت خود یك جور نیستند، و باپیش آمدن ماجراها تحولاتی در آنها رخ میدهد . «كینگ لیر» قبل از تقسیم قلمرو با «كینگ لیر» بعد از جفای دختران فرقدارد. اتللوی عاشق با اتللوی حسود فرق دارد، واتللوی حسود با اتللوئی كه از حقیقت ماجرا مطلع شده فرق دارد . هر كدام از اینها نه فقط بر حسب شخصیتشان بلکه بر حسب واقعه ای که پیش آمده حرفهای عمومی میزنند ، حرفهائی که جنبه اظهار نظر در باره دنیا دارد، بطوریکه اگر این حرفها را از متن در آوریم صورت کلمات قصار و پندو اندرز را پیدا میکند . ولی همه این حرفها جزئی از سر نوشت آنهااست ، جزئی از «هست» آنهااست.

وباین ترتیب « هستهای » زندگی بشری ، « امکانات » سرنوشت انسانی ، برکلك خالق ادبی جاری میشود ، و بعد ، درمقابل تماشاچی یا خواننددرژه میرود.

ولی این نحوه خلق ادبی کـه در تآ تر اینقدر روشن است ( زیرا نویسنده مستقیماً چیزی از قول خودش نمی گوید وهرچه هست از زبان اشخاص ماجرا است ) و دررمان و داستان نیز واضح است ، در سایسر انواع ادبی، بعلت شکلآنها ، باین وضوح و روشنی بچشم نمیخورد و باعث بروز سوءتفاهماتی میشود.

بیائید برای مثال همان بیت حافظرا بگیریم که یك مصرعش را قبلا مورد بحث قراردادم:

بيا كه قصر امل سخت سست بنياد است

بیار باده که بنیاد عمر برباد است

مصرع اول را میتوان «مشاهده» ای نام داد که همانطور که هفته قبل عرض کردم شامل حقیقت غیر قابل انکاری است. قسمت آخر مصرع دوم نیز با بیان شیوا و دلنشینی تایید همان «مشاهده» مصرع اول است. ولی در این میان ، در آغاز مصرع دوم ، بیانی است که میتواند منشاء سوء تفاهمی شود و آن دوکلمه «بیار باده» است . مثلا اخلاقیون ادعائی ما میتواند این «بیار باده» را بهانه قرار دهند و اعلامیه ای صادر کنند باین مضمون:

«حافظ شاعر منحطی است و مایه فساد اخلاق است: زیرا از یک طرف میکوید بنیاد عمر برباد است و آرزوها و امیدها پی واساسی ندارد، واز طرف دیگر چاره آن را در عرقخوری تشخیص دادهومردم را تشویق میکند الکلیك شوند!!»

بنده ازامضاء کنندگان احتمالی این اعلامیه خواهش میکنم توضیح دهند یك همچه آدم مأیوس وبیکاره وعرق خوری چطور میتواند بگوید: فلك را سقف بشكافیم و طرح نو دراندازیم.

آیا شما صدای شیبور همهٔرستاخیزها ، غربو همهٔییروزیها ، و

فریاد شادی همهامیدها وهمه آرزوهای انسانها را در این شعربلند و در این بیان آسمانی نمی شنوید؟

ولی باز خیالتان را راجع بهمین شعر هم راحت کنم: این همدستور اخلاقی نیست، این هم بند واندرز نیست.

« فلك را سقف بشكافيم وطرح و دراندازيم» ، عينا مثل «بيارباده كه بنياد عمر برباد است»، شرحی است از زندگی انسانها، تصويری است از يكحالت روحی بشر. هريك « امكانی» است از «امكانات» بشری . در يك لحظه و در وضع بخصوصی، يكانسان ، يا يكدسته از انسانها ، متوجه سستی بنياد قصرامل ميشوند وبرباد بودن بنياد عمر را ميبينند و تمايل بيدا میكنندكه غم اينوضعرادرباده غرق كنند. ودرلحظه ديگری، تمال بيدا در وضع ديگری، يكانسان يا يكدسته از انسانها (كه حتی محال نيست همان غمخواران سستی بنياد قصرامل باشند) شوری و ذوقی و هيجانی در دلشان ايجاد ميشود ، اميدها و آرزوها آنها را بحركت می آورد ، و ميخواهند سقف فلك را بشكافند وطرح نو دراندازند.

و عظمت شاعر و نویسنده ، نبوغ او ، الهام او ، و علت عزیز بودنش نزد ما درست همین است که دریای مواج احساسات وافکار و تمایلات ما در دل او در جوش و خروش است ، وگاهی این موج رومیآید وگاهی آن دیگری ....

بهرهای که ما میتوانیم از « خالق ادبی» واز خلقادبی ببریم حقیقت جوئی است نه تعیین تکلیف، شناخت دنیا است نه وضع مقررات برای دنیا؛ شناسائی انسانها است نه کسب دستور.

با اینکه تصور میکنم این مثال از حافظ مسئله را به اندازه کافی

روشن کرده باشد دریغم میآید در این مورد اشارهای به سعدی نکنم . زیرا این شاعر و نویسنده بزرگ مخصوصاً در مورد گلستان ، تقریباً بیش از هرشاعر دیگر ایرانی مورد حمله وانتقاد قرارگرفته است.

شاید بهترین مثال دراین مورد همان جملهای باشدکه غالبا بعنوان سند محکومیت سعدی بکارمی رود: «دروغ مصلحت آمیز به زراست فتنه انگیز است». میگویند «سعدی مردم را بدروغگوئی تشویق میکند.»

عجبا!

لابد قصه اش یادتان هست. اسیری را به درگاه پادشاهی آورده اند و پادشاه میخواهد امر به قتل او بدهد. اسیر دست از جان شسته ، فحش میدهد و ناسزا میگوید. پادشاه میپرسد چه گفت. یکی از حضار میگوید که اسیر تقاضای عفو دارد. یکی دیگر از حضار اظهار میدارد در حضور پادشاهان نباید سخن خلاف گفت ؛ اسیر زبان به ناسزا گشوده است. پادشاه میگوید دروغ اولی مرا از راست دومی خوشتر آمد ، زیرا دروغ آن یکی از حسن نیت بود و راست این دیگری از خبث طینت. بدنبال این ماجرا پادشاه میگوید (یاسعدی می گوید ، فرقی نمیکند، میدانیم که روح شاعر و نویسنده مأوای پادشاهان ، وزیران ، اسیران ، بقالان ، دانشجویان ، نیکوکاران و جنایتکاران است) دروغ مصلحت آمیز به زراست فتنه انگیر است.

این حکایت وهمه زینتها و زواید وشعرها ومثلهای آن، ادبیات است نهاخلاق ؛ خلق ادبی است، نه تعیین تکلیف ؛ « هست » است ، نه «باید» . دراین حکایت ما «مشاهده» میکنیم که در چنین وضعی چنین فکری بیك انسان دست می دهد.

روش صحیح قضاوت در مورد این حکایت ، مثل هر « خلق ادبی» دیگری ، اینست که از خود بیرسیم آیا چنین امکانی هست که وقتی پای قتل انسانی در میان است این فکر واین احساس بیك انسان دیگر دست دهد که دروغ نجات دهنده بهتر از راست کشنده است یا نه ؟ اگر این امکان هست (صرف نظر از ارزش اخلاقی چنین فکر و چنین احساسی ) حکایت سعدی اصالت دارد ، خلق صحیح ادبی است ، آئینه ای است در مقابل انسانیت ، شرح و توصیف با امانتی است از سر نوشت انسانها ؛ واگر دیدیم نه ، همیشه در چنین موردی همه انسانها یا کدل ویک جهت با نفاق آراء میگویند : «نخیر ، راست بگوئید و اسیر را بکشید» ، آن وقت حکایت سعدی اصالت ندارد و قابل توجه و قابل تحسین نیست ـ تازه بازه م از نظر ادبی و از نظر اخلق ادبی، نه از لحاظ اخلاق .

ملاحظه می کنید که نه فقط این ایسرادها به سعدی وارد نیست ، بلکه ایراد تناقض گوئی که مخصوصا در مورد گلستان سعدی میگیرند صحیح نیست . درست برعکس ، هرقدر قصههای متناقض در گلستان بیشتر میبود ؛ انسانهای مختلف در موارد واحد رفتارهای متفاوت تری می داشتند ، وهرقدر یك انسان در موارد مختلف عکس العملهای مختلفی نشان میداد ، گلستان نمایشگاه کاملتری از انسانها ، آئینه قدی تری از سرنوشت بشری ، وموزه کاملتری از احساسات و افكار ورفتارهای انسانی میبود .

این اولین توضیحی بودکه میخواستم در باره شکلهای مختلف خلق ادبی بدهم ، بدین معنی که ظاهرشکل ادبی نباید ما را بفریبد. همانطورکه اظهارات «ایاگو» و «اتللو» و «هکبت» و «هملت » قاعدههای

اخلاقی نیست ، «بیارباده» و «فللكرا سقف بشكافیم »، و «دروغ مصلحت آمیز ...» و « می بخور كه بزیرگل بسی خواهی خفت »، چه بنظرمان خوب بیاید و چهبد، چه با ارزشهای اخلاق كه ما به آن معتقدیم موافق باشد و چهمغایر ، چهیاس آور باشدوچه امیدبخش ، در هر جهتی ودرهر قطبی باشد قاعده اخلاقی نیست ؛ لحظهای است از سرنوشت انسان ، تمایلی است که بانسانها دست میدهد ، فكر و احساسی است که امكان بروزش دردل و روح انسانها است.

#### \* \* \*

توضیحدوم مربوط به اشتباهاتی است که کلمات ممکن است بوجود بیاورند ، و مخصوصاً مربوط است به نقص زبانهای بشری ، که از جهات مختلف جوابگوی احتیاجات بشری نیست ، و معلوم نیست کی و با چه روشهائی زبانها راه تکامل پیش خواهندگرفت.

شما وقتی میخواهید به نجار دستور ساختن در و پنجره بدهید کلمات را بکار می برید . کارمند اداره هم وقتی میخواهدگزارشی به رئیسش بدهد (اعم از شفاهی و کتبی ) کلمات را بکار میبرد . عاشق و معشوق نیز که با هم صحبت می کنند کلمات را بکار میبرند، و همینطور الی غیرالنهایه . آیا ارزش کلمات ، وزن کلمات ، تأثیر کلمات در همه این موارد یکی است ؟ دقت میخواهد و تشخیص ، و یکنوع انضباط فکری ، که در هریك از این موارد قدر کلمات را کماهو حقه بدانیم.

از طرف دیگر ما بهمفسر سیاسی می گوئیم نویسنده ، بعالم اقتصاد هم که کتابی مینویسدمیگوئیم نویسنده، به خبر نگار هم میگوئیم نویسنده، به عاریخ نویسهمیگوئیم نویسنده، به سعدی و ویکتووهوگو و همینگوی

هم میگوئیم نویسنده . اینها بجز اینکههمه شان کلمات را (بطور کتبی) بکار میبرند ، و کم و بیش فرهنگی، که منحص باینها نیست و هرآدم دیگری هم ممکن است داشته باشد، چهوجه مشترکی دارند ؟

این مطالب را میگویم تا سوءتفاهماتیکه در مورد «خلقادبی» و «اخلاق» است روشن شود . نویسنده ای که کتابی در باره اخلاق می نویسد ممکن است نثر مزین و پرصنعتی داشته باشد ، ممکن است نثر مزین و پرصنعتی داشته باشد ، ممکن است نثر شوخ و شنگی داشته شد ، ممکن است نثر پرتأثیر و نافذی داشته باشد . ولی هیچکدام از اینصفات و مزایا اورا «خالق ادبی» نمیکند، و خودش هم نمیخواهد خالق ادبی باشد ، وبهر حال نمیتواند خالق ادبی باشد ؛ و ما نباید او را با نه یسنده بمعنای «خالق ادبی» اشتباه کنیم ویا «خالق ادبی» را عوضی بجای اوبگیریم.

تشخیص این دو در غالب موارد کار نسبة آسانی است و راه آن اینست که به «متد» هریك وبه روش هریك توجه کنیم . زیرا روش خلق ادبی با روش اخلاق نویسی ازریشه متفاوت است.

برای اینکه این تشخیص آسان تر شود بد نیست پای رشته دیگری راکه از جهت روش و «مکانیسم» بین خلق ادبی و اخلاق نویسی قرارگرفته است بمیان بکشیم و آن رشته فلسفه است .

فیلسوف وخالق ادبی این وجه مشترك را دارندکه هر دوبی هیچ قید وشرطی بدنبال حقیقت میروند، درجستجوی حقیقت هستند.ازطرف دیگراین تفاوت اساسی راباهم دارندکهفیلسوف دراین جستجوی حقیقت می خواهد به نتایجی برسد، اصولی پیداکند، درحالی که خالقادبی دنبال هیچ نتیجه ای واصلی نمیگردد، و بعبارت صحیحتر و روشن تر ، نتیجه و

اصلیکه خالق ادبی دنبالآن میگردد همان « مشاهده » اوست ، همان «هست» است،که می بیند وحس میکند و درك میکند ، وهمان را عرضه میکند .

حال ببینیم چه رابطهای بین فلسفه واخلاق هست. فیلسوف واخلاق نویس (یامعلم اخلاق) این وجه مشترك را دارند که هردو بدنبال اصولی هستند، میخواهند نتایجی بدست آورند. فیلسوف میخواهد بدانداین دنیا چگونه است، برچه مداری میگردد، چه قواعدی آن را اداره میكند ؛ واخلاق نویس میخواهد آدمیان راخوشبخت ببیند، وجستجومیكند تا پی ببرد چه اصولی، چه قواعدی میتواند این خوشبختی را برای افراد بشر تأمین کند. از طرف دیگربین فیلسوف و اخلاق نویس این تفاوت اساسی هست که فیلسوف در جستجوی اصول وقواعد هیچ قید وشرطی قائل نیست وهیچ زنجیری بردست و پای خود نمیگذارد، در حالی که اخلاق نویس فقط بر اساس اصول ثابت شده ای فقط بر شالوده محکمی، میتواند مقر رات خود را عرضه بدارد . بهمین جهت است که می بینیم مهمترین و بزرگترین اخلاق نویسان (یامعلمان اخلاق) همان فیلسوفان هستند که اساس فلسفی محکمی برای افکار خود پیدا کرده اند، به جهان بینی خاصی رسیده اند، و آن وقت برپایه فلسفه و جهان بینی خود طرح اخلاقی میریز ند.

این مقایسه سه جانبه بما اجازه میدهد که به تفاوت فاحش خلق ادبی واخلاق نویسی پیبریم ودریای بی انتهائی که خالق ادبی را ازمعلم اخلاق جدامیکند مشاهده کنیم. معلم اخلاق آدم «مطمئنی» است (هرقدر بحق یاناحق)، آدم «به حقیقت رسیده ای » است (چه این حقیقت واقعاً حقیقت باشد یا نباشد )، آدم « انضباط یافته » ای ، « در چار چوب قرار گ فته »ای است.

طرز کارچنین آدمی چقدرمتفاوت است باخالق ادبی که اعصابشهر لحظه باواقعه تازهای میلرزد، که روحش مانند تارهای ویولونی است که دنیابطورمداوم مثل آرشهای برروی آن در حرکت و کش وقوس است ، که هرروزممکن است برای اوچندین ماجرای تازه، چندین مشاهده جدید، چندین غم بی سابقه و چندین شادی غیر منتظره بیاورد . این دوجور آدم چطورممکن است یك جور کار کنند؟ چطور ممکن است روش واحد و متدواحد داشته باشند و مکانیسم کارشان یکی باشد؟

لابد نوجه میکنیدکه موضوع فقط برسرطرزکارونحوهکارومکانیسم کارنیست؛ این دو درحقیقت دونوعآدمیزاد مختلفند، دونوع موجودند ، دونوع شخصیتند.

دردل خالق ادبی بطوردائم جنگ برپا است ودراین میدان جنگ نه فقط دیوها وپریها دائماً درحال جنگند، بلکه پریها با هم در حال جنگند، ودیوها باهم درحال جنگند. دردل شاعرورمان نویس و آتر نویس و تآترس میجنگد وراستی بادروغ، بلکه شجاعت با ترس میجنگد وراستی بادروغ، بلکه شجاعت عدالت میجنگد ، وراستی با ترحم میجنگد، ومحبت پدری با عشق به معشوقه؛ و ترس باطمع میجنگد وحسد باخست. وهمه اینها بصورت اصول خشك و کلمات بی روح نیستند . وهمهٔ اینها آدمند، گوشت و پوست و استخوان دارند، چشم و گوش و عصب دارند. خون ریخته میشود و جیخ کشیده میشود، دل سوخته میشود و اشکاز دیده روان میشود، معشوقه میمیرد و فرزند جوانمر که میشود، بچه، یتیم میشود و زن، بیوه .....

و بسبب همین جنك داخلی است که زندگی روز مره بسیاری از خالقین ادبی چنین پریشان است. جنگیکه درروح آنهابرپا است امان برای زندگی روزمره به آنهانمی دهد. به «وران» نگاه کنید، به «آپولینر» نگاه کنید، به «داستائیوسکی» نگاه کنید. بعضی از آنها بقول « اشتفان سوایك» در جنگ باوجود خودشان، در جنگ با دیوها و پریهائی که در روح آنها ساکنند، کم و بیش پیروزمیشوند، ومیتوانندزندگی ظاهر اً منظمی بگذرانند، مثل «گوته»، مثل «تولستوی». ولی بیشتر آنها گرفتارند ؛ و شرح این گرفتاری را حافظ بهتر ازهر کسی داده، که هر حرفی زده بهتر ازهمه زده:

شب تاریك وبیم موج وگردابی چنینهایل

كجا دانند حال ما سبكباران ساحلها

باتوجه باین اختلاففاحش روحیه بین خالقادبی واخلاق نویس، باید همیشه بادقت بدونکته توجهکنیم.

۱\_ اثرادبی را از کتاب اخلاق تمیزدهیم.

۲\_ درخالق ادبی بدنبال معلم اخلاق نگردیم.

⇔ ⇔

توضیح سومی که میخواستم بدهم درباره بعضی آثارادبی استثنائی است که مسائلی پیش میآورد. متاسفاً نه اینجا فرصت نیست که آنطور که دلم میخواهد مثالهای متعدد بیاورم. بنابراین به یك مثال که بنظر من یكی ازمهمترین این استثنائات است قناعت میکنم و بقیه را به ذوق سلیم خواننده موکول میکنم.

این مثال آنجائی است که خالق ادبی عالماً وعامداً خلق ادبی خود را در خدمت عقیده ای که داردیا مسلك و یامذهب معینی میگذارد. مخصوصا درصد سال اخیر این کارها بیشتر شده است که مثلایك رمان و یاهمه آثار خود راصرف اثبات صحت سوسیالیسم می کند، و یك

تاترنویسکاتولیك میخواهد حقانیت مذهبکاتولیك را ثابتكند.

اولین نکتهای که درمورد چنین نویسندگانی بنظرمیرسدایناست که اینها درحق خود ظلمی رامرتکب می شوند که دیگران، اعمازاینکه مردم باشند یادولت یایك طبقه یایك دستگاه، حق ندار ند مرتکب شوند، و زنجیری بردست و پای خود ، و چشم بندی برچشم حقیقت جوی خود می گذارند. البته این حق آنها است ، و کسی حق ندارد آنها را از راهی که انتخاب کرده اند بازدارد. ولی یك نکته دیگررا نیز نمی توان درمورد چنین نویسندگانی از نظر دورداشت و آن اینکه ارزش آثار آنها و نفوذی که درمردم خواهند کرد بسته بارزش ادبی آثار آنها است نه صحت یاسقم عقیده ای که ترویج میکنند. هیچوقت مردم رمان بدی را نمی خوانند بعلت اینکه حاوی فلان عقیده است، همچنانکه هیچوقت رمان خوبی راکنار نمی گذارند برای آنکه مروج فلان مسلک است. میزان قضاوت درباره خالق ادبی، خلق ادبی است و لاغیر.

4

ابلهها، بزدلها، شحنهها، محتسبها خوب ، حالا بعد از همه این حرفها بنده می خواهم سرتسلیم در مقابل کسانی که آثار ادبی را بملاحظات اخلاقی محکوم میکنند فرود آورم . قبول ؛ آثار ادبی که در آن نکات اخلاقی رعایت نشده باشد مردود است و غیرقابل انتشار . حتی حاضرم با را یك بله بالاتربگذارم و ادبیات را بطورکلی مردود و محکوم وغیرقابل انتشار تلقی کنم ؛ زیرا بهرحال فرقی نمی کند ؛ ادبیاتی که در آن ملاحظه اخلاقی یا هرگونه ملاحظه دیگری بشود دیگر ادبیات نیست ، کاریکاتور ادبیات است و عدمش به زوجود.

وفات مرحوم مغفور جنتمكان جناب آقاى ادبيات.

حالا بنده از آقایان «اخلاقیون» سئوال می کنم چگونه می خواهند اصول و قواعد اخلاقی را معین بفرمایند؟ چگونه می خواهندما گمراهان را براه راست هدایت فرمایند؟

زیرا لابد آقایان اخلاقیون توجه دارند که اولین شرط وضع قانون و مقررات برای هرچیزی ، اعم از جماد ونبات وحیوان وانسان ، شناختن آنچیز است. شما اول باید بدانید اتومبیلچیست، تا بتوانید مقررات رانندگی وضع کنید؛ اول باید بدانیدگربه چیست وچهخواصی دارد تا درحدود آن ازگربه توقع داشته باشید. اول باید بدانیدخربزه چیست و چه شرایط کشت و چهجور خاك و چه مقدار آب و چه وضع اقلیمی لازم دارد تا بتوانید بهترین شرایطرا برای بدست آوردن بهترین خربزه بوجود آورید.

بنده میخواهم از آقایان «اخلاقیون» سئوالکنم چه وسایلی برای شناسائی انسان دردست دارند تا پساز رسیدن باین شناسائی، برای انسان مقررات اخلاق ، مقررات رفتار وکردار تدوین کنند ؟

امیدوارم آقایان «اخلاقیون» جواب ندهند «خوب معلومهدیکه؛ خوب، چشم داریم میبینیم دیگه؛ مشتقی بقال هم میبینه؛ کل جواد عطار هم میبینه».

اگر آقایان «اخلاقیون» چنین جوابی بدهند توجهشان را باین نکته جلب میکنم که مش تقی بقال و کلجواد عطار چشم دارند و ماه را هم می بینند ، خورشید را هم می بینند ، زمین را هم می بینند ، دادیورا هم می بینند ، عمار تهارا هم می بینند؛ و آیا ماه و خورشید و زمین و دادیو وعمار تها در حقیقت چیزهائی هستند که مش تقی و کل جواد می بینند ؟

نه ، یقیندارمکه آقایان « اخلاقیون » چنین جوابی نمیدهند ، هرچه باشد آقایان «اخلاقیون» نویسنده هستند و به محیط علم و ادب خوگرفتهاند و میدانند شناختن هرچیزی علم میخواهد ، تخصص می-خواهد ، مطالعه و تحقیق و جستجو میخواهد.

با توجه باین نکته ، آقایان «اخلاقیون» جوابی میدهند که مرا

غرق امتنان و سپاسگزاری میکند. جواب میدهندکه انسان را بکمك علم خواهیم شناخت.

احسنت ، مرحبا .

حالا بیاثیم ببینیم انسان را بکمك چهعلومی میتوان شناخت . البته همه رشتههای علوم از فیزیك وشیمی گرفته تابیولوژی وفیزیولوژی بشناخت انسان کمك می کند، ولی علومی که مستقیماً بشناخت روح و رفتار انسان مربوط است (که فعلا موردعلاقه ما است) عبارتست از روانشناسی ، جامعه شناسی، مردم شناسی و نظایر آن. به کمك این علوم است که ما می توانیم انسان را بشناسیم تا بتوانیم برایش مقررات اخلاقی تعیین کنیم .

خوب آیاآقایان «اخلاقیون» میدانندکه چهمدت از تولد این علوم میگذرد؟ آیا میدانند صرفنظر از اشارات کلیکه فیلسوفان راجع باین عرصه ها کرده اند و صرفنظر از چند اثر استثنائی (و طبیعتاً ابتدائی و تقریباً غیرعلمی) چهمدت است که روانشناسی وجود دارد، جامعه شنای وجوددارد، مردم شناسی وجوددارد؟ صدسال، صدوبیستسال؛ وبهیچ حسابی بیش از صد و پنجاه سال نیست.

صد و پنجاه سال .

از عمر تمدن بشر چقدر میگذرد ؟ هشت هزار سال.

ممکن است بفرمائید طی ایسن هفتهزار و هشتمد وپنجاه سال قبل از تولد روانشناسی وجامعه شناسی و نظایر آن، تکلیف علم اخلاق چه بود؟ چهوسیلهای برای شناخت انسانها و جود داشت تا بر طبق آن مقررات اخلاقی برای آنها پیداشود ؟

البته يكراه هميشه وجود داشته است كه آثار و بقاياى آن حتى

امروز در بسیاری از جامعه ها دیده می شود و آن زورگوئی است. یك نفر، یا یك دسته و یك طبقه ، می توانسته اند تمایلات خود را یامنافع خود را بعنوان قواعد اخلاقی بدیگران تحمیل كنند . و یا یك نوع زورگوئی دیگر ، كه می توان اسمش را «زورگوئی جهل » نامید ، بدینمعنی كه مردم به جهل خود صورت الوهیت بدهند و آن وقت از آن خدا ، كه چیزی جزجهل خود آنها نیست، قواعد اخلاقی بخواهند.

این راه همیشه وجود داشته است و خدا میداند تاکسی وجود خواهد داشت .

اما دیدیمکه اخلاق صحیح، اخلاق واقعی وبااساس و مؤثر، فقط بدنبال شناخت انسانها می تواند بیاید، همچنانکه وضع مقررات در باره هرچیزی فقط بدنبال شناخت آنچیز می تواند بیاید .

با توجه به این اصل، سئوال خود را تکرار میکنمکه طی این هشت هزارسال عمربشر چهوسیلهای برای شناخت انسانها وجود داشت تا برطبق آن قواعد اخلاقی تدوین گردد؟

رنج بشررا کجامی شد شناخت ؟ وخشم بشررا؟ و ضعف بشر را؟ و عشق بشررا؟ وشهوت بشررا ؟ چگونه می شد دیدکه بشر چرا و چگونه دروغ می گوید ؟ چرا و چگونه تملق می گوید؟ چراوچگونه خیانت می کند؟

کجا نشان داده می شد که فداکاری چیست ؟ شجاعت چیست ؟ جوانمردی چیست ؟ رحم چیست ؟ مروت چیست؟

طی تمام این هشت هزار سال برای شناخت همه این پدیده ها و عوامل، برای معرفت بحال انسان ، برای اینکه انسانها خودشانرا نگاه

کنند وخودشان را بشناسند، هیچ وسیله دیگری نبوده است جزادبیات. وببینید تاریخ چه دلیل غیرقابل ردی براین واقعیتمیآورد.

تمدنی که امروز مدرد نیامستقر است، و بهر حال شا او ده و مبداء هر تمدنی خواهد بودکه بعداً بوجود بیاید، یعنی تمدن اروپائی که حتی مللی که مستقیم یاغیر مستقیم در آن سهمی نداشته اند طی قرون اخیر درجاده آن افتاده اند و بهره منداز آن و شریك در آن شده اند، بر دوپایه قرار دارد: مذهب یهود و تمدن یونان.

واین هردوعامل بایك اثرادبی شروع شده است، این هر دوجنبش از مبداء یک اثر ادبی براه افتاده است. مذهب یهود باتورات، وتمدن یونان با «ایلیاد» و «اودیسه».

نورات رمانی است از بشریت، نمایشنامه ای است از سر نوشت انسان. در تورات افرادی هستند که جنایتکارند ؛ مردهائی هستند که نمونه تقوای خانوادگیندومردهائی هستند که زنها تا چند فرسخ اطراف از دست آنها امان ندارند؛ زنهائی هستند که بجز شوهرشان نمی بینند وزنهائی هستند که شوهرشان را به تنبیه مردخوشگلی و امید ارند که بخواهش آنها لبیک اجابت نگفته است. در تورات جنگ است، صلح است ، فداکاری است ، خیانت است ، بزرگی است، پستی است ، اشک است، قهقهه است ....

وهمچنین است «ایلیاد» و «اودیسه». ایلیاد با «بلند کردن» زن زیبائی بوسیله شاهزاده ای شروعمی شود و بدنبال این واقعه انسانها باشهواتشان، با اطماعشان، با بزرگیهایشان، با کوچکیهایشان، باضعف هایشان و باقوتهایشان بجان هم میافتند؛ دوست میدارند، کینه میورزند، حسادت میکنند، جو انمردی می کنند...

تورات از یك سو و «ایلیاد» و « اودیسه » از سوی دیگر اولین نگاههای اساسی هستند که بشریت بخودش انداخته است، و بهمین جهت است که هریك از این دو کتاب درجای خود و بنوع خود در حکم سرحد بین توحش و تمدنند، و سرنوشت انسانها را بدو قسمت تقسیم می کنند. انسانیت قبل از تورات و انسانیت بعد از تورات، و انسانیت قبل از «ایلیاد» و «اودیسه» و انسانیت بعد از «ایلیاد» و «اودیسه».

تورات برحسب نوعش و برحسب طبیعت و شرایط قومی که آنرا بوجود آورد بهمان حال اولیه ماند، تاروزی که مسیح به آن تازگیداد؛ و «ایلیاد» و «اودیسه» برحسب طبیعت و شرایط معجزه آسای قومی که آنرا بوجود آورد تمدن یونان راایجاد کردکه اساس تمدن امروزی دنیااست. «ایلیاد» و «اودیسه» بحال نازا و ابتدائی نماند ؛ «اشیل» آمد ، «سوفوکل» آمد، «اوریپید» آمد، و هریك براساس «ایلیاد» و «اودیسه» و یابا الهامهای دیگر ، انسانها را برروی صحنه آوردند، نگاههای تیز بانسانهادوختند، باگوشهای تیز به نداهای دل انسانها گوش دادند.

ووقتی یونانیهااین قدم اساسی رابرداشتندکه بخودشان نکریستند، دیگر بخود اجازه دادندکه بدنیا نیز بنگرند. دیگرطبیعی بودکه تالس بیاید، سقراطبیاید،افلاطون بیاید، ارسطوبیآید.

وازآن تاریخ ببعد همانطورکه علمراهنمای انسان به سوی اسرار دنیا بوده،ادبیات نیزراهنمای انسان بسوی اسرار وجودخودش بوده است.

بیك تعبیر می توان گفت که بدون ادبیات، علم انسان نسبت بوجود خودش خیلی خیلی ناقص می بود.

و انسان بدون اینکه بوجود خودش علم داشته باشد چگونه

می تواند برای خودش مقررات وضع بکند ؟ چگونه می تواند اخلاق بوجود بیاورد؟

نه فقط «ادبیات» و « اخلاق » دو رشته بکلی جداگانه هستند، نه فقط اخلاق کوچکترین دخالتی در ادبیات نباید و نمی تواند داشته باشد، بلکه اخلاق بدون ادبیات نمی تواند بوجود بیاید.

بگذارید یك ایراد مقدر دیگرراکه احیاناً ممکن استاخلاقیون ادعائی بگیرند ازطرف آنهابگیرم وخودم را خلاص کنم.

ممکن است بگویند بسیار خوب ؛ تا موقعی که علوم انسانی و روانشناسی و جامعه شناسی و مردم شناسی و نظایر آن و جود نداشت ادبیات نقش لازمی را ادا می کرد؛ ولی حالاکه این علوم هست دیگر ادبیات چه لزومی دارد و چه نقشی بازی می کند؟

اولا نفس اظهار چنین مطلبی بی ذوقی وحشتناکی می خواهد. ولی خوب، این بما مربوط نیست، وبپردازیم به «ثانیا»که از «اولا»هم جالب تراست وجداباعث ناراحتی «اخلاقیون» خواهد شد.

«ثانیا» عبارت ازاینست که هرچه علوم انسانی پیشتر می رودعالمان این علوم بیشتر بعنوان «منبع اطلاعات» ، بعنوان «مدرك » ، به ادبیات مراجعه می کنند. امروزه یك روانشناس همان اندازه که لابر اتوارش رامورد استفاده قرار می دهد، و همانطور که کاوشهای مستقیمش روی مردم وسیله کارش است، « اشخاص » رمانها و نمایشنامه ها را هم وسیله و هم میزان تحقیقات خود قرار می دهد . و چگونه می توان نویسندگانی از قبیل «بالزاك» یا «زولا» یا «دیکنس» را از پایه گذاران جامعه شناسی مدرن نشناخت؟ کدام کتاب جامعه شناسی جامعه بورژوای قرن نوزدهم فرانسه

رابهتر از «کمدی انسانی» تجزیه میکند؟ چه مدرك بهترو کاملتری از آثار «دیکنس» میتوان برای جامعه انگلستان درقرن نوزدهم پیدا کرد؟وکدام جامعه شناسی میتوانست بهتراز «زولا» دنیای کارگرران وزحمت کشان و بی بضاعتها را مجسم کند؟

دردنیای علمی امروز،که هرچیزی بادقت و قاطعیت علمی مورد مطالعه و تحقیق قرارمیگیرد، ادبیات یکی ازمهم ترین ابزار علوم انسانی است. واین مطلب تصور نمیکنم توضیح بیشتری لازم داشته باشد.

다 다 다

وحالا ادبيات رابگذاريمكنار.

دنیابهرحال یك طوری هست؛ وانسانهابهرحال پندارهاوگفتارها و كردارهائی دارند. باهر جنبشی، باهر تحولی، باهرانقلابی، بازهمبهر حال انسانهاپندارهاگفتارهاوكردارهائی دارند.

قبل ازمسیحیت انسانهایك طوربودند، بعدازمسیحیت یك طور. قبل ازاسلام انسانهایك طوربودند و بعدازاسلام یك طور. قبل از وافلاطون وارسطوانسانهایك طوربودند و بعد از اینها یك طور. قبل از انقلاب صنعتی انسانهایك طوربودند و بعدازانقلاب صنعتی یك طور.

آنچه مسلم است وهیچ تردیدی بر نمیدارداینستکه انسانها بهرحال یك طوری هستند.

مطلبی که میخواهم طرح کنم دراین جمله کوتاه خلاصه میشود که «آیابهتراست دنیا وانسانهارا آنطور که هستند بشناسیم، یابهتراست چشم مهایمان را کلایا جزاهم بگذاریم ؟» و توجهتان را جلبمیکنیم که این سؤال دردوعرصه تقریباً مجزامطرح میشودباین ترتیب:

 ۱ از نظر نفس علم ودانش وشناسائی، شناختن دنیا بهتراست یا نشناختنآن؟

۲ ازنظر زندگی وپیش بردن امور معیشت و کارها و هدفها، در
 دنیائیکه میشناسیم بهترمی توانیم کارو تلاش و فعالیت کنیم یا دردنیائی که نمی شناسیم؟

تصور نمی کنم بحث درمورد این بدیهیات لزومی داشته باشد. فقط این نکته را اضافه میکنم که کسانی که نشناختن و تجاهل را برشناسائی و علم ترجیح میدهند درست حال آن کبک را دارند که با کردن سرزیر برف خیال می کند دنیا را معدوم کرده است، درحالی که دنیاعیناً بحال خود باقی است واقدام کبك تنها نتیجه ای که می تواند داشته باشد «اعدام!» خود کبك است.

معذالك جالب است ببينيم چه جور اشخاصي ممكن است چنين روحيه اى داشته باشند، وآسايش وخوشبختى خود را درندانستن وتجاهل جستجوكنند.

قبل ازهمه ابلهها، که درحقیقت تصمیمی بتجاهل و ندا نستن ندارند؛ و اقعا نمی فهمند ، و اقعا استعداد درك ندارند . ابله به امکانات دنیا و بقواعد دنیا آشنائی ندارد و بهمین جهت است که میبینیم همیشه درمقابل وقایع زندگی مبهوت و حیران است. فلان خویشاوندش می میرد؛ ابله مبهوت می ماند و می گوید «۱۱! عجب! مرد ؟ چطور مرد؟» تقریباً مثل این است که تعجبش و اقعاً از ریشه همان شوخی متداول است که «هرسال این موقع هانمی مرد» . یکی از دوستانش سرطان می گیرد؛ ابله می گوید: «نه؟ محال است! هفته پیش بامابلوت بازی می کرد!» مثل

اینکه بلوت درمقابل سرطان مصونیت میدهد. یکی ازرفقای مدرسهاش وزیرمی شود؛ ابله می گوید «به به! یاروباماگرگم به هوابازی میکردها» و توجه ندارد باینکه بالاخره هرکسی وزیرمی شود در یك تاریخی بچه بوده وگرگم به هوابازی می کرده. یکی از آشنایانش ثروتمند میشود؛ ابله میگوید «۱۱! یاروآه نداشت باناله سوداکند»، و غافل است از این نکته که روزاول همه انسانهالخت در جنگل میدویدهاند و هیچکس آه نداشته باناله سوداکند، و تلاش و پشتکار، یاهوش و تدبیر، یاپیش آمدهای زندگی، یامجموعهای از اینها، باضافه شرایط خاص هرجامعه، عدهای را به ثروت میرساند.

ابله نه مرگ راقبول دارد و نه مرضرا ، نه امکانات پیشرفت را ونه امکانات شکست را، نه زلزله را ونه تصادف هواپیما را، نه هوش و استعداد دیگران را و نه بیهوشی و بیاستعدادی خودش را . نورچشم درازگوش بدنیا میآید وخود جناب آقای درازگوش ازدنیامیرود .

این یك دسته.

یك دسته دیگر بهیچوجه ابله نیستند، واحیاناً خیلی هم باهوشند، ولی میترسند، بزدلند. تاكسی می گویدكه گیر كردن یك لخته خون در رگهای قلب باعث سكته قلبی می شود بزدل فریاد میزند «نگوا نگو! ما رابفكروخیال نینداز!» ووقتی باو می گوئید پسرت یا دخترت بسن بلوغ رسیده، باو توضیحاتی بده و نسبت به تحولی كه دروجودش رخ دادهروشنش كن، باخشم و ناراحتی جواب میدهد «قبیح است آقا! این حرفها چیه؟ پسر من (یا دخترمن) از «اوناش» نیست»؛ ویك لحظه فكر نمیكند، یعنی میترسد فكر كند، كه دختریا پسرش از «كدوماش» نیست؟ و در مقابل خبر

هرحادثه ناگواری که میشنود، تصادف اتومبیل یایك مرگ ناگهانی یایك جنایت، فرمولی بزبان میآورد مثل «استغفراله»؛ گوئی میخواهد با ذکر اسم خدا، جنهای زندگی را (که بشدت از آنهامیترسد) از خود دورکند، و تنها قصدی که ندارد معنای واقعی این کلمات است که «خدایا از توغفران میطلبم»، و بخیال خود تملق خدا را میگوید تا در زندگی «پارتی» او ماشد.

بزدل اززندگی وامکانات زندگی وماجراهای زندگی وحشتدارد، میخواهد منکر این امکانات شود تابخیال خودش راحت زندگی کند. ودرست برعکس قصدی که داردیك عمردر وحشت زندگی میکند، علاوه بسر اینکه از تجاهلهای خود صدمات عظیم و گاهی جبران ناپذیر می بیند.

اينهم يكدسته.

امایك دسته دیگرهستندکه نه ابلهند ونه بزدل، بلکه طماعند و بیحیا، ورساترین عنوانی که میتوانم برای آنها پیداکنم عنوان « کاسبکار » است. ولی بلافاصله اضافه میکنم که منظورم از این عنوان معنای محدود مالی نیست. نه، «کاسبکارها» جهل و ترس مردم را سرمایه زندگی خود قرار میدهند، خواه برای امرارمعاش، خواه برای بدست آوردن یكنوع قدرتی، و خواه برای صرف شهرت طلبی وقبول عامه.

اینهامردم را تشویق میکنند که چشم برواقعیات زندگی ببندندو از امکانات زندگی بترسند. اینهامیکوشندتامردمکورباشند وکر . اینها میخواهند مردم را جاهل نگاه دارند تا برآنها مسلط شوند، ومردم را میترسانند تا بوسیله ترسشان اختیار آنها را در دست خود بگیرند .

اینهاهمان «شحنهها» هستندکه حافظ چنان نالههای سوزناکی از دست آنهاکشیده، اینهاهمان «محتسبها»هستندکه هرخیامی و هر ابن سینائی از دست آنها بستوه آمده، اینهاهمان عوامفریبانی هستندکه همیشه از نفرت انگیز ترین دشمنان هرپیشرفتی و هردانشی و هر رستاخیزی هستند.

ودرحالی که دودسته اول فقط بخودشان صدمه میزنند ، این دسته سوم از دشمنان واقعی جامعه هستند ، وسرطانی هستند که بجان جامعه میافتند.

5

چند کلمه در بارهٔ اخلاق در فصولی که گذشت تقریباً بهمان اندازه که کلمه «ادبیات»بمیان آمد کلمه «اخلاق» هم ذکرشد . ولی در حالی که بحث کوتاهی درباره ادبیات بعمل آمد (وامیدوارم مطلب تاحدودی روشنشده باشد) توضیحی در باره اخلاق داده نشد. سربسته ماندن یکی از دوموضوع مورد بحث (اگرچه موضوع اصلی مورد بحث ، ادبیات است نه اخلاق) یك نوع عدم تعادلی بوجود میآورد که به بحث لطمه میزند و آنرا ناقص میگذارد . اینست که لازم است اخلاق را نیز ، هرقدر مختص ، مورد مطالعه قرار دهیم .

اخلاق چیست ؟

طرح چنین سؤالی در حقیقت عبارت است از طرح تاریخ فکر بشر ، تاریخ فلسفه ، تاریخ ادیان و مذاهب ، تاریخ انقلابها ، و شاید مبالغه نباشد اگر بگوئیم ، از نظری خود تاریخ بشر .

بحث کوتاهی که میکنیم اجازه نمیدهد از همه این عوامل یاد کینم . جوابی که اینجا میخواهیم برای سئوال «اخلاق چیست ؟ » پیدا

کنیم ناچار جوابی خواهد بود ساده ،که بحداکثر امکان حاوی حقیقت مسئله اخلاق باشد .

با توجه باین نکات وبدون کو چکترین ادعائی به قاطعیت، میتوان گفت که «اخلاق عبارت است از جستجو و تعیین طرز فکر و نوع رفتاری برای افراد بشر که زندگی اجتماعی آنانر امیسر سازد و حداکثر خوشبختی ممکن را ، چه فردی و چه اجتماعی ، برای همه تأمین کند » .

ولی میدانیم که در تمام طول تاریخ بشر و علی رغم همه سیستمهای مختلف اخلاقی که پیشنهاد شده ، و همه ادیان و مذاهب که هر یك بنوعی در استقرار قواعد اخلاقی کوشیدهاند ، هیچوقتقواعد اخلاقی آ نچنانکه باید و شاید در دل و روح همه افراد بشر مستقر نشده است . جنگها ، دزدیها ، جنایتها، خیانتها ، تقلبها، زورگوئیها ، پستیها و وووو .... که بطور روزمره بین افراد بشر رخ میدهد بخوبی نشان میدهد که پایه معتقدات اخلاقی و در نتیجه رفتار اخلاقی ، در جامعههای بشری چه اندازه سستومتزلزل است .

این وضع ، دلیل خیلی واضح و روشنی دارد و آن اینکه قواعد اخلاقی دشمنهای خیلی سختجان و دیر پائی دارندکه عبارتند از خوی حیوانی انسان ، اشتهاهای انسان ، و حتی احتیاجات اجتناب ناپذیر انسان .

برای روشن شدن مطلب بد نیست که بعنوان مثال جملهای را ذکر کنیم که در زبان فارسی مثل سایر است : «شکم گرسنه دین وایمان ندارد» . فرض این جمله این است که حتی آدمی که دینو ایمان دارد (و یامیتواند داشته باشد) وقتی با گرسنگی روبرو شد دین و ایمان را

از دست میدهد و برای سدجوع بهروسیلهای متوسلمیشود. بعبارتدیگر معنای این مثل این است که آدمی که در زندگی معمولی خود دروغ نمیگوید ، دزدی نمیکند ، بحقوق دیگر ان تجاوز نمیکند و آدم نمیکشد، اگر ما گرسنگی روم و شد،که احماناً ممکن است منتهی بمرگ شود، برای سدجوع و حفظ زندگی، هم دورغ خواهدگفت ، هم دزدیخواهد کرد ، هم بحقوق دیگران تجاوز خواهد کرد و هم آدم خواهدکشت . ننده مخصوصاً این جمله را برای مثال انتخاب کردم زیرا خیلی بروشني جان كلام را در مورد اخلاق نشان ميدهد . باين معني كهاخلاق عبارت است از نتیجه مبارزهای که در روح انسان درمیگیرد ، و دوطرف مبارزه عبارتند از بك با چندین اشتهای انسانی از یك طرف ، و یك اصلے که انسان به آن معتقداست و یا به آن تمایل دارد از طرف دیگر. در مورد مثال مورد بحث ، برطبق امکاناتی که برای شخص گرسنهیش، آید ، سئوالها اینطور طرح میشود : «ازگرسنگی بمیرم یا دروغبگویم و سیر شوم ؟ » ، «تقلبکنم یا بمیرم ؟ » ، «تجاوز کنم یا دست از زندگی بشویم ؟ »، «بکشم یا بمیرم ؟ »

ولی این سئوالها که وقتی در مورد شخص گرسنه طرح میشود و امکان مرگ یك انسان را بمیان میآورد وضع دردناکی بوجود میآورد بطوری که حتی ممکن است ما بیطرفها را در دادن جواب بتردید بیندازد، در سایر موارد نیز عیناً همینطور طرح میشود. فرض کنید مردی دریکی از خیابانهای مرکزی شهر راه میرود و به اجناس مغازه ها نگاه میکند. هرچه می بیند مورد علاقه او و احیاناً مورداحتیاج او است. پارچههای خوب،ساعتهای قشنگ وگرانبها، انواع رادیوها و تلویزیونها، جواهرات،

اتومبیلهای تندرو، فرشهای نفیس . در مورد هریك از این اشیاء، سئوالی میتواند در مغز مرد مطرح شود : «اگر با یك دروغ بتوانم چند دست لباس تهیه كنم، بكنم یا نه ؟ » ، « اگر امكانی پیش آید، اینساعتها را بدزدم یا نه ؟ » ، «اگر بنوعی بتوانم این جواهرات را از دست جواهر فروش بیرون آورم، بیآورم یا نه ؟ »، «اگر بایك قتل بتوانم صاحباین اتومبیل یا این فرشها، بشوم بشوم یا نه ؟ »

ملاحظه میکنید که بازهم مبارزهای در میگیرد بین یك میل ، یك اشتها از یکطرف ، و یك اصلی که مورد اعتقاد یا تمایل مرد است از طرف دیگر .

حالا وقت آن رسیده است که ملاحظه کنیم این «اصول» و این «قواعد» که معمولا مورد اعتقاد یا مورد تمایل افراد انسانی است چگونه بوجود آمده ؟ چرا بوجود آمده ؟ قواعدی از قبیل « دروغ نگو » ، «دزدی نکن» ، «تقلب نکن» آیا فقط «صفات عالیه»ای است که انسان را «جنتمکان» میکند ؟ آیا فقط تاج افتخاری است برسرکسانی که این دستورات را رعایت میکنند ؟ و هیچ فایده و نتیجه دیگری براین اصول و قواعد و دستورات مترتب نیست ؟

خوبکه دقت کنیم ملاحظه میکنیم درست برعکس ، اهمیتاصلی این قواعد و مقررات در جنبه عملی آنها است ، و بدون این قواعد و مقررات هیچ دو آدمی ، هیچ ده آدمی ، هیچ هزارآدمی، و مردم هیچ ده کدهای و هیچ شهری و هیچ کشوری نمی توانند با هم زندگی کنند . و خوشبختی جامعه ها و افراد جامعه بسته بمیزانی است که این افراد این قواعد و مقررات را رعایت میکنند .

زیرا این روشن است دیگر که اگر من باتکای زور بیشتر لقمهای را (یاخانه ای را این روشن است دیگر که اگر من باتکای زور بیشتر لقمهای را (یاخانه ای را ایافرشی را ایاجواهری را) از دست مرد فعیف تری بر بایم یک آدم دیگر که زورش از من بیشتر است لقمه را از من میدست میشوند واز که از او قوی تر است از او ، و بعد چند آدم باهم همدست میشوند واز دست او ، و همینطور تا آخر؛ هیچ حقی ، هیچ مالی ، هیچوقت در دست کسی نمی ماند ، هیچکس به هیچ چیز نمیتواند اطمینان داشته باشد.

و همینطور است در مورد آدمکشی ، و همینطور است در مورد تقلب ، و همینطور است در مورد هر تجاوز دیگری .

ملاحظه میکنید که مقررات اخلاقی در حقیقت یک نوع «فرار داد اجتماعی» است که همه افراد احتماع پای آنرا امضاء کردهاند تا برطبق آن بتوانند با هم زندگی کنند و بدون آن زندگی همه در خطر دائمی است. بطوری که میدانید جامعه ها به قسمتی از این «قرارداد اجتماعی»،به قسمتی که از یک سو روشن و غیرقابل تردید است و از سوی دیگر رعایتش برای بقای جامعه منتهای لزوم رادارد، «ضمانت اجرا» داده و نام «قانون» بآن داده اند. «قانون» آن قسمت از قرارداد اجتماعی است که حقیقتاً به امضاء رسیده ومتصدیان امور هرجامعه ای (برطبق سازمان آن جامعه) پایش را امضاء کرده اند و اجرایش را ضمانت کرده اند. توجه شمارا جلب میکنم که در مورد قانون ، عامل جدیدی وارد «قرارداد اجتماعی» میشود و آن عامل «ملاحظه» یا «ترس» است. بدین معنی که اجتماعی» میشود و آن عامل «ملاحظه» یا «ترس» است. بدین معنی که را بکند و اهمیتی نمیدهد که عدم رعایت مقررات اخلاقی از جانب او باعث اختلال امور جامعه و پایمال شدن حقوق مردم بشود پای قانون که

بمیان میآید گرفتار ترس از مجازاتهای قانون میشود و بنابراین احیاناً از شکستن «قرارداد اجتماعی» خود داری میکند. بدین ترتیب بوسیله قانون ، جامعه ها در مقابل شدید ترین و خطرناکترین صدماتی کهممکن است بجامعه و به اعضاء جامعه وارد بیاید از خود دفاع میکنند.

پس بهروشنی ملاحظه میشود که هیچ جامعهای بدون یك «قرارداد اجتماعی» نمیتواند زندگی منظم و توام با خوشبختی داشته باشد . قرارداد اجتماعی است که معلوم میداردمثلا دروغ بداست ، آدم کشی بداست ، دردی بد است ، تقلب بداست . و از جانب دیگر مهر بانی خوب است ، رحم خوب است ، جوانمردی خوب است و نظایس آن . مجموع این «خوب ها» و «بدها» «صورت ارزشها»ی هرجامعه را تشکیل میدهد و افراد هرجامعه و اعمالی که در جامعه صورت میگیرد برطبق این «صورت ارزشها» مورد قضاوت قرار میگیرند .

تعبیر «قرارداد اجتماعی» که بکاربردیم منشاء یك سوء تفاهم بزرگ را نیز که اشتباهات بزرگی از آن ناشی میشود نشان میدهد . بسیاری این سئوال را از خود میکنند که چرا قواعد و مقررات اخلاقی در جامعه های مختلف بیك گونه نیست و کاری که در یك جامعه «خوب» تلقی میشود در جامعه دیگر «بد» تلقی میشود در جامعه دیگر هیچگونه قبحی ندارد ؟ بعبارت دیگر چرا مسورت ارزشها» در همه جامعه ها یکسان نیست ؟ چرا دریك جامعه زن و مرد باهم میرقصند و در کناردریا با پوشش کمی در کنار هم شنامیکنند، و در جامعه دیگری زن اگر صورت خود رانشان دهد مرتکب بی عصمتی و در جرا در آلمان اگر کسی که در منزل دوستش مهمان بودواز آنجا

تلفن کرد پول تلفن را روی میز میگذارد، و در ایران اگر کسی این کار راکرد صاحب خانه این عمل را توهینی غیرقابل تحمل تلقی میکند ؟ چرا در امریکا اگر سیاستمداری زنش راطلاق داد از وجهه ملی اش کاسته میشود، در حالی که در اروپا طلاق زن ربطی بزندگی سیاسی ندارد ؟ و درجامعه دیگر اگر سیاستمداری بطور علنی مشروب الکلی خورد صدمه شدید اجتماعی میخورد، در حالیکه نه در اروپا و نه در امریکا چنین ملاحظه ای در کار نیست ؟

تعبیر «قرارداداجتماعی» بهمه این سئوالهاجواب میدهد. بدینمعنی که «قرارداد اجتماعی» در هر جامعه ای بسته بهوضع آن جامعه ، سوابق آن جامعه ، تحولات آن جامعه ، روحیه افراد آن جامعه ، شرایط اقلیمی آن جامعه ، و خلاصه شرایط خاص آن جامعه است . «قرارداداجتماعی» بر طبق این شرایط خاص منعقد میشود و «صورت ارزشها» بر طبق آن شرایط خاص تدوین میشود .

بااین توضیحی که دادیم ممکن است چنین بنظر برسد که یك مشکل را حل کرده و بجای آن چند مشکل اساسی ایجاد کرده ایم . یعنی حالا ممکن است این سئوال طرح شود که حالا که قواعد و اصول اخلاقی و بعبارت دیگر «صورت ارزشها» این اندازه نسبی است ، این اندازه از جامعه به جامعه ، از زمان به زمان واز مکان به مکان تغییر میکند ، پس این قواعد و اصول دارای ارزش واقعی نیست ، اصالت ندارد و نمتواند ایمان قلبی افراد را بخود جلکند .

یك نگاه به عرصه های دیگر زندگی بشر نشان میدهد که این تصور نیز سوء تفاهمی بیش نیست .

یك روزبشر در جنگل زندگی میكرده و در جهل كم وبیش مطلق بوده است . بعد مثلا دوسنگ را بهم زد و دید جرقهای از آنبر میخیزد كه میتوان باآن آتشی برافروخت ، میتوان شبتاریك را روشن كرد و در سرمای زمستان گرمی ایجاد كرد . این قدم بزرگی بسوی تمدن بود، این گوهر گرانبهائی بود كه در گنجینه تجربیات و اطلاعات بشری قرار گرفت ، ومردم گرفت . بعد كبریت اختراع شد و زغال مورد استفاده قرار گرفت ، ومردم درخانه هایشان صاحب اجاق یا منقل شدند . بعد نفت پیدا شد و چراغ برق و بخاری و دستگاه حرارت مركزی بیدا شد .

امروزه ممکن است سنگ چخماقیا چراغ نفتی بنظر ماخندهدار بیآید ، ولی باید بدانیمکه هریك اینها در روزیکه مـورد استفاده بوده همان اصالتی راداشتهکهامروزبرق دارد ، هرکدام قدمی بسوی جلوبوده، هرکدام نشانی از استعداد و نبوغ بشری است .

همینطور است قواعد و اصول اخلاقی . آنچه مهم است و اصالت دارد اینست که یك عده انسان در یك ایل یا یك منطقه یا یك شهر دورهم جمع شده اند و اراده کرده اند که باهم زندگی کنند . این انسانها جاهل بوده اند و نه با روح خودشان آشنائی داشته اند و نه با دنیا . ولی چون اراده به زندگی باهم داشته اند آنچه بعقلشان رسیده بصورت مقررات اجتماعی، بصورت قواعد و اصول اخلاقی ، بصورت «صورت ارزشها» در آورده اند این مقررات و اصول ممکن است خرافی بوده باشد ؛ ممکن است امروزه بنظر ما بر خلاف عقل و منطق بیآید ، ممکن است باندازه کافی پاسدار جان افراد جامعه و حقوق افراد جامعه نبوده باشد ، ولی بهر حال آنچه

مسلماست ودرباره آن نمیتوان تردید کرد اینست که بدون همین مقررات و اصول ، هرقدر خرافی ، هرقدر غیر منطقی ، وهرقدر ناشی از جهل ، امور آن جامعه نمی گشته ، هیچکس ایمنی نمیداشته ، هیچ وسیله ای برای حفظ جان و حقوق مردم وجود نمیداشته است .

ملاحظه میکنید که هر «صورت ارزشها» نی بجای خود اصیل است، بجای خود حافظ جامعه های بشری و ضامن بقا و پیشرفت جامعه های بشری بوده است . و ملاحظه میکنید که آنچه درهر «صورت ارزشهائی» مهم است و عاملی که به صورت ارزشها اصالت میدهد ، عاملی است که میتوانیم آنرا به «نیت اخلاقی» تعبیر کنیم ، «نیت» به اینکه جامعه ای زندگی کند ، و اصولی هادی و حافظ زندگی مردم باشد . بقیه بسته به اینست که صاحبان این «نیت» چقدر آگاهی داشته اند ، چقدر دانش داشته اند .

وهم اکنون اگر به خاطرات خود مراجعه کنید ملاحظه میکنید که دلیل غیر قابلانکاری بواین حقیقت می بابید. شماهم کورش را انسان خوبی میدانید و باو احترائم میگذارید و هم مسیح را ، هم سقراط را و هم ابراهام لینکلن را ، هم حاتم طائی را و هم گاندی را . اگر سرخ پوستهای امریکا و سیاهان افریقانیز تاریخ مدونی میداشتند در میان آنها نیزافراد قابل احترام و قابل تحسینی می یافتیم . و دیگر خودتان میدانید که جامعه هائی که این اشخاص در آن میزیستند چقدر باهم متفاوت بودند ومقررات اخلاقی وصورت ارزشها از ایران قدیم تا قوم یهود ، وازیونان قدیم تا امریکای قرن نوزدهم ، و از جاهلیت عرب تا هندوستان قرن بیستم ، چه اختلافات اساسی و تقریباً آشتی نا پذیرداشته است .

در هرجامعهای ، باهرمقررات اخلاقی ، با هر صورت ارزشهائی، میتوان آدم خوبی بود یا آدم بدی ، میتوان عنصر «اجتماعی» بود یا عنصر «ضداجتماع»،میتوان اجتماع را خانوادهای تلقی کرد که باید بآن کمك کرد یا جنگلی که باید در آن شکار کرد . و این بسته به این است که هر فردی آن «نیت اخلاقی» جامعه را، آن نیتی که صورت ارزشها را بوجود آورده است ، چگونه تلقی میکند و چه جائی برای آن در قلب و روح خود بازمیکند. آیامقررات اخلاقی را ازیك سودشمنی تلقی میکند که باید زرنگی باید از چنگش فر از کرد، وازسوی دیگر آنرادامی تلقی میکند که باید برای به تله انداختن دیگر آن را برد؟ یا آنها را سایبانی تلقی میکند که از یك سو باید درامان آن زیست و از سوی دیگر در استحکام آن کوشید ؟

وهمه پیشرفتهای اخلاقی ، همه رستاخیزهای بزرگ ، درست بهمین ترتیب انجام گرفته کهمردان بزرگی که «نیت اخلاقی» را بحداکثر داشته اند «صورت ارزشها» جامعه خود را ، مقررات اخلاقی زمان و مکان خود را کافی برای جوا بگوئی باین «نیت اخلاقی» ندانسته اند و در اصلاح و پیشبر د آن کوشیده اند . سقر اطکه از او نام بردیم بهترین نمونه است هم برای احترام و علاقه به «صورت ارزشها» و هم اراده تزلزل ناپذیر باصلاح آن. تا پای جان برای اصلاح «صورت ارزشها» کوشید ، و جان خود را بمیل و رغبت برطبق صورت ارزشهای موجود از دست داد . مسیح ، کورش ، ابراهام لینکلن ، حاتم طائی و گاندی (می بینید هر کدام از بسیاری جهات جقدر با هم متفاوتند) هر کدام قهرمانی بودند در «نیت اخلاقی» و هر کدام چهلوانی برای اصلاح و بیشبرد صورت ارزشها .

میشود و بر زمین میریزد ، زندانهائی که افراد و جامعهها بر اثر نادانی برای خوددرست کرده بودند (بازهم بجهل بنام مقررات اجتماعی و اخلاقی) فرو میریزد ، پردهٔ ها عقب میرود ، و انسان و امکانات او هویدامی کردد . درمیان قهرمانانی از این قبیل یکی هست که حیفم میآید با تفصیل بیشتری در بارهٔ او صحبت نکنم . و این نه فقط از جهت بزرگی خاص اوست که اورا در ردیف بزرگترین قهرمانان دنیا قرار میدهد بلکه از این جهت که درعین بزرگی ، زندگی او بهترین نمونه برای هرفرد عادی است میدان جنگی که او در آن قرار گرفت میدان جنگی است که هریك از و نوعی که او در آن قرار گرفت میدان در آن قرارمی گیریم، مادر هریك از روزها و هریك از ساعتهای زندگیمان در آن قرارمی گیریم، و نوعی که جنگ را بیایان رساند نمونهٔ درخشانی است ازمیدان جنگی که همیشه در دل انسانها بر با بوده است .

فصل بعد دربارهٔ این قهر مان است .



«بعد ، شیطان عیسی را به قلهٔ کوه بسیار بلندی برد، وهمهٔ قلمروهای جهان وهمهٔ گنجینه های آنها را به او نشان داد ، و به او گفت : همهٔ اینها را بتو میدهم .....»

انجیل متی

اتفاقی که بین عیسی وشیطان افتاد هرروزوهرساعت بین هریك ازما وشیطان بیش میآید، با این تفاوت که عیسی دست ردبه سینهٔ شیطان زدو ما احیاناً دست در ازمیکنیم ومیگوئیم :

ـ بده بیاد ببینم....

وشايد هم زيرلب اضافه ميكنيم:

\_ هرسي !

همه مسائل اخلاقی، کل «مسئله اخلاقی» بشر، در این ماجرای کوتاه خلاصه می شود. با این توضیح که شیطان آدم خودش رامیشناسد و حد هر کسی رامیداند، و آنچه درمقابل یك دروغ، یك تقلب، یك دزدی، یك بستی بماپیشنهاد میکند همهٔ قلمروهای جهان وهمهٔ گنجینه های آنها نیست؛ سی دیناری است که یه وداگرفت و به عیسی خیانت کرد: چند تومان نیست؛ سی دیناری است که یه وداگرفت و به عیسی خیانت کرد:

بول است ، يك رتبه بالاتراست، يك تكه زمين است ...

ولی آنچه در نقطه ای دور افتاده، و دور از نظر عالمیان، بیسن عیسی و شیطان گذشت، در روزگار دیگری، و در سرزمین دیگری، بین قهرمان دیگری و شیطان رخ داد. و این بار دو تفاوت اساسی در میان بود.

اول اینکه ماجرا درمقابل چشم انسانها گذشت. واقعه ، واقعـه تاریخی بود.

دوم اینکه این بارشرایط ماجرا اجازه نمیدادکه قهرمان دسترد بسینه شیطان بزند وازکوه پائین بیاید . ماجرا در دشتی میگذشت ، و قهرمان می بایست یا تسلیم شیطان شود ویاجان خود وعزیزان خودرا در آن دشت بگذارد.

تاریخ بشریت بدون واقعه کر بلاناقص میبود. واقعه کر بلاهم خلاصه تاریخ بشریت، وهم خلاصه زندگی هر انسانی است. دیده اید که بعضی وقتها معلم انشاء چند سطری از آغاز داستانی را بعنوان موضوع انشاء بشاگردها میدهدو بعدمیگوید هریك از آنها داستان را مطابق سلیقه خود و تمایلات خود بپرورانند و پایانی به آن بدهند ؟ همینطور است ماجرای زندگی هریك از ما در آغاز ماجراهای زندگی هریك از ما در آغاز ماجرا، مادردشت کر بلا قرار میگیریم؛ بعدپیش بردن ماجرا و چگونگی یابان دادن آن باخود ما است.

اينست «سمبوليسم» شگفت وشگرف واقعهكر بلا.

ودرحالی که دراین ماجرای «سمبولیك»، قهرمان، باشهادت حتمی الوقوع واجتناب ناپذیر روبروبود، مادرماجراهای زندگیمان غالباً بهیچ وجه باچنین احتمالات جانگدازی روبرونیستیم. فقطگذشتهائی لازماست،

معمولاگذشتهای کوچکی، وشایدگاهی گذشتهای بزرگتری، تا از کربلای زندگیمان پیروزبیرون بیائیم. واین گذشت را نمیکنیم. و بهمین جهت استکه آنیمکه هستیم. وبهمین جهت استکه بشریت وسرنوشتش اینست که میبنید.

وشاید حیرت انگیزترازاین «بیگذشتی»ما، بیتوجهی، و یا بهتر بگویم «توجه عوضی» مابواقعه کربلا است.

ما واقعه کربلا را ذکرمیکنیم وگریه وزاری میکنیم وبرسرمیزنیم. قضیه اصلابگریه وزاری و شیون مربوط نیست. خلاصه قضیه اینست که تاریخ با انگشتش حسین بن علی (ع) را نشان میدهد ومیگوید: «اینست حسین بن علی ؛ واینست آنگونه که اوزیست. هریك از شما چقدرمیتوانید باوشباهت داشته باشید؟ چقدرمیتوانید شجاع باشید؟ چقدرمیتوانید بخودتان احترام باشید؟ چقدر میتوانید با ایمان باشید؟ چقدر میتوانید بخودتان احترام بگذارید؟ چقدرمیتوانید انسانها را دوست بدارید؟»

باجواب عملی (نه زبانی) باین سؤالات استکه مارویه خود را نسبت به حسین بن علی ، احترام خود را نسبت باو، وعقیده خود را نسبت باو ابراز میداریم. واین ابراز رویه واحترام وعقیده هیچراه دیگری هم ندارد.

با «سمبولیسم» معجز آسای واقعه کر بلا، که آنرانمونه عالی مبارزه ای میکند که درباره هر مسئله اخلاقی درروح هربشری در میگیرد ، خیلی جالب و آموزنده است که این نمونه عالی را مورد تجزیه قرار دهیم ، بینیم سئوالها چگونه طرح میشود و چگونه جواب می یابد، بینیم چگونه استدلال میشود، ببینیم نتیجه ها چطور بدست میآید، واحکام، احکام اخلاقی، چگونه صادر میشود.

البته باید توجه داشته باشیم که درمورد مردی مثل حسین بن علی ، حقیقة سئوال وجوابی انجام نگرفت. مسائل در نظر اوبقدری روشن و بقدری بدیهی بود، واحکام اخلاقی چنان معلوم ومعین، که کوچکترین احتیاجی به سئوال وجواب نبود . همه چیز را حسین از اول با قاطعیت میدانست، و این فقط به قصد درس گرفتن و آموختن است که ما به این تجزیه و باین تصویر می پردازیم. بعبارت دیگر برای اینکه بفهمیم ، عشق کامل حسین را بز بان عشق ناتمام خود ترجمه میکنیم.

اینگفتگوازاین قراربود.

다 다 다

ـ حسین، همراهانت تراتركگفتند وكسانی نیزكه وعده كمك داده بودند به یاریت نیامدند؛ حالا تومانده ای وهفتاد و چندتن، كه بهیچوجه ازعهده مقابله بادشمن برنمیآئید. حالا دیگر چاره ای نداری جز اینكه بایزید بیعت كنی.

\_ چگونه میتوانم بایزید بیعتکنم؟ من میدانم ، و هر مسلمان هوشیاری میداند،که یزید شایسته جانشینی پیغمبرنیست،شایسته رهبری مسلمانان نیست. من اگربایزید بیعتکنم اسلام رارهاکردهام وپیغمبر را تركگفتهام. چگونه میتوانم چنینکاری بکنم ؟

다 다 다

ــ ولی اگر بیعت نکنیکشته میشوی.

ـ اگربیعتکنمکی زنده میماند؟ کسیکه بایزید بیعتکندایمانش را ازدست داده وپیغمبررا رها کرده؛ من چگونه میتوانم چنین آدمی را تحملکنم؟

## 다 다 다

ـ پسرانتکشته میشوند حسین، وبرادرانت، خویشانت ، و آنهاکه کشته نشوند به اسارت میروند.

- البته برای آنها دلم خون است. ولی چگونه میتوانم آنها را بکاری وادارکنم که مستلزم ازبین رفتن علت اصلی وجود آنها ، وافتخار اصلی آنها است ؟ آنها اگر حالاکشته شوند یا به اسارت روند ، باز هم مسلمانهای شایسته و نواده های شایسته علی (ع) ومحمدند (ص). بی این شایستگی، بی این افتخار، چگونه میتوانند تحمل بارزندگی را بکنند؟ وزندگی برای آنها چه مزه ای میتواند داشته باشد؟

## 다 다 다

ـ ولی حسین یك راه دیگر هست. تو میتوانی حالا با یزید بیعت كنی، وبعد درصدد جمع آوری یاران وقوابر آئی و وقتی به نیروی خود مطمئن شدی بمبارزه بایزید بیردازی .

ـ یعنی خلاف بگویم؟ یعنی نیتی را که ندارم بزبان آورم؟ پس اصلا مخالفت من بایزید بر سر چیست؟ پس چرا او را شایسته رهبری مسلمانان نمیدانم؟

## 다 다 다

وگفتگوادامه می یابد. سئوالها یکی یکی طرح میشود ، وحوابها ، روشن، بدیهی، قاطع، میآید.

البته همچنانکهگفتم چنین سئوال و جوابی دردل حسین ابن علی انجام نگرفت؛ زیرا او احتیاجی باین گفتگو نداشت و جوابها را قبلا میدانست. اماوقتی این گفتگورا درسطح افکارمردم عادی، درسطحزندگی

خودمان، بیاوریم، یك نكته هست كه خیلی جالب توجه است ، و آن اینكه در هر مسئله اخلاقی، دشمن واقعی ماروبروی مانیست ، در خود ما است. آنچه میتوانست حسین ابن علی راشكست بدهد، چند هزارسپاهی كه یزید فرستاده بود نبود (كه اگر چند صد هزاروچند میلیون هم بودند بازفرق نمیكرد) آنچه میتوانست حسین بن علی راشكست بدهد همان عواملی بودكه چنان شكست مضمحل كنندهای از حسین خورد، همچنانكه طی گفتگودیدیم.

واین نکته مسئله دیگری رابرای ماروشن میکند ، وآن بهانه پرازضعف، پرازاستعفای اززندگی، وپرازآمادگی قبلی برایشکست است که ما برای کار های خودمان میآوریم ، و فساد جامعه را بهانه فساد خودمان قرار میدهیم . در حالی که اگر کوچکترین احترامی برای خودمان وبرای معتقداتمان داشته باشیم چگونه میتوانیم قبول کنیهکم کاربی شرفها میزان کارباش فهاقرار گیرد؟ کار دزدهامیزان عمل درستکاران باشد؟ وعمل دروغگوها ومتقلبها ورذل ها وپستها تکلیف کار راستگوها وصدیق ها وجوانم دها رامعین کند؟

البته اینجا واقعیتی هست که روشن بینی و واقع بینی بما حکم میکند از نظردور نداریم و بحساب بیاوریم، وآن لشکر یزید است که در مقابل حسین قرارگرفته است، و در هر مبارزه اخلاقی، صدمات مادی که ممکن است از رفتار اخلاقی بما وارد آید. این البته هست ؛ ولی دونکته را باید در این مورد بیاد داشته باشیم.

اولا اینکه اگر رفتار اخلاقی همیشه توام بانفع مادی باشد این دیگرچه افتخاری دارد؟ درحقیقت مامعامله تجارتی کردمایم و مثل هر کاسبی بدنبال سود خود رفته ایم. وهمچنین اگرمثلاهمه افراد جامعه رفتار صحیح اخلاقی داشته باشند، بازهم نه فقط برای فرد اخلاقی افتخارخاصی نمی ماند، بلکه رفتار غیر اخلاقی اصلامجازات میشود و نتیجه بد میدهد. بنابر این رفتار اخلاقی در صورتی قابل تحسین و افتخار آمیز است که احتمال صدمه ولطمه درآن باشد، وفرد اخلاقی آن صدمه ولطمه را بفساد و بست شدن خودش ترجیح دهد.

ثانیا (و توجه خاص شما را به این نکته جلب میکنم) اخلاق چنانکه هفته قبل اشاره کر دم دومرحله دارد: یکی مرحله لزوماجتماعی که توضیح دادم بدون رعایت مقررات اخلاقی ، بدون رعایت «قرار داد اجتماعی» ، جامعههای بشری یا به نمیگیرد و هیچکس تامین ندارد و زندگی افراد جامعه همیشه متزلزل و دستخوش حوادث است . ولی یك مرحله دیگر و بالاتر و عالی تر اخلاق ، احتیاج روحی است که بعضی انسانها ضمن تکامل ( فردی یا اجتماعی ) به «انسانیت» پیدا میکنند . دراین مرحله دیگر اصلا مسئله نفع وضرر واینکه جامعه چطور است، و اینکه مردم چه خواهند گفت ، مطرح نیست . اینجا قضیه اینطـور مطرح است که انسانی که به این پایه رسیده ، از راستگوئی لذت میبرد وازدروغ رنج میبرد ، جوانمردی او را سر حال میآورد ویستی و رذالت در او اشمئزاز توليد ميكند ، كمك بهمنوع باو كيف مي دهد و تجاوز بمردم عیش اورا بهم میزند . برای انسانی که باین مرحله رسنده است اخلاق، یعنی انسانیت، یکی از لذائذ زندگی است، مثل میوههای خوشمزه، مثل تابلوهای قشنگ، مثل صندلی راحت ؛ و از این بالاتر ، یکی ازشرایط اصلی زندگی است، بدینمعنی که انسانی که باین مرحله

از انسانیت رسیده بدون میوه خوشمزه و تابلوی قشنگ وصندلی راحت میتواند زندگی کند، ولی بدون انسانیت نمیتواند، وزندگی بدون اخلاق برای اومزهای ندارد.

همه سیر تاریخ بشر (اگرسیری برای تاریخ بشر قائل باشیم) جز این نیست و جز این نمیتواند باشد. همه وسایل مادی که بشر برای خود فراهم کرده، از چرخ و آتش و پارچه گرفته تما اتومبیل و هواپیما و تلویزیون ، وهمه دانشی که بشر اندوخته ، بآن میزانی ارزش دارد که کمك کند باین که انسانها بسوی انسانیت بروند.

«انسانیت» ، اگر بآن برسیم و به میزانی که بآن برسیم ، در حقیقت انقلابی است در طبیعت. یعنی در دنیائی که شیرها و شغالها بدنبال پرکردن شکمند ، وکرمها و خوکها فقط لجن وجود خود را میبینند ، و حتی حیوانات اجتماعی از قبیل مورچه ها بدنبال یك غریزهٔ حیوانی و یك خود پسندی دسته جمعی بدور هم جمع شده اند ، در دنیائی که خود پسندی کورکورانه هادی و راهنمای همه موجودات است ، موجودی پیدا شود که بفهمد ، که دوست داشته باشد ، که به دنبال زیبائی باشد .

این تحول ، این ارتقاء بمقام انسانیت ، چنان لذت هائی بوجود میآورد که لذت پلنگ در موقع دریدن طعمه ، و لدت عنکبوت در موقعی که مگسی را در تار خود بدام میاندازد ، در مقابل آن هیچ است. این همان حالتی است که سعدی درباره آن میگوید : «حیوان خبر ندارد ز مقام آدمیت» . برای وصول به این هدف باید « این در نده حوئی ز طبیعتت بمیرد» ، تا بعد «رسد آدمی بجائی که بجز خدا نبیند» ، و در نتیجه ، دنیاراهمانطور که بیندکه خدا میبیند ، یعنی با فهم ، وبامهر ...

و مأيوس نباشيم . چنين بنظر ميرسد كــه انسانهـا بسوى چنين انسانيتى پيش ميروند . خيلى كند و با عقب نشينى هاى وحشت انگيز ، ولى معذالك پيش ميروند .

اولا در زمانها و در شرایطی که امکان پیدایش چنین انسانهائی تقریباً محال بنظر میرسید، این انسانها بوجود آمدند ، وقبلا نام چندتن از آنها را بردیم .

ولی آنچه جالب تر و امید بخش تراست اینست که در این یکی دو قرن اخیر ، و مخصوصاً در پنجاه سال اخیر ، وسایلی فراهم میآید که نه فقط افراد برجسته و استثنائی ، نه فقط فیلسوفان و عارفان ، بلکه افراد عادی این امکان را پیدا کنند که کم و بیش بمقام «انسانیت» واقعی ارتقاء پیدا میکنند . یکی از عوامل اصلی این امکان ، امنیت اجتماعی است که در پیشرفته ترین جامعه ها مستقر شده و مقدار زیادی از ترسها و وحشت هائی را که تاکنون توام با زندگی افراد بوده کم و بیش از بین برده است . یك عامل اصلی دیگر وسایل مادی زندگی است که آنها نیز با تأمین رفاه بیشتر وامنیت بیشتر ، صفای خاطری برای آدمیان ایجادمیکند که آمادگی برای انسانیت بوجود میآورد .

ولی ازهردوی اینها مهمتر ، و در حقیقت عامل اصلی ، معرفتی است که با پیشرفت علم ، و بکمك ادبیات ، افراد بشر بحال خود ، به روحخود ، به تمایلات خود ، به احتیاجات خود ، و خلاصه به «شرایط خاص بشری» پیدا میکنند .

با این معرفت و این علم ' زنجیرهائیکه طی قرون بردست وپای انسانها زده شده بود (و گاهی بجهل بنام قواعد و اصول اخلاقی!) آب بر اساس حقیقت وجود انسان ، براساس «وضع انسانی» ، براساس امکانات واقعی که در انسان هست ، «انسانیت» طرح ریزی خواهد شد وانسانها در قالب آن جای خواهند گرفت ؛ نه فقط چند فرد استثنائی، بلکه همه کسانی که در قالب انسان بدنیا میآیند ، و باید با هم زندگی کنند ، وسر نوشتشان اینست که نظم نوینی ، نظم استثنائی ، در یك نقطه هر قدر کوچك جهان ، بر روی کره زمین، مستقر کنند.

**Y** 

تقوائی استثنائی از آنچهگذشت نقش نویسنده (بمعنای خالق ادبی) و حدود توقعی که از او باید داشته باشیم معلوم شد . معلوم شد که نویسنده در حکم محققی است که در روح انسان کاوش میکند و امکانات گوناگون انسانی رانشان میدهد ؛ و این است خدمتی ، و نوع خدمتی ، کهنویسنده بانسانها میکند .

با اینکه توضیحات کافی در این باره داده شدولی حالاکه میخواهیم از بحث نتیجه گیری کنیم بیفایده نیست که با تمثیل دیگری قضیه را روشن ترو خاطره ها را تازه کنیم . نقش نویسنده در مورد روح انسان و امکانات انسانی ، درحکم نقش زمین شناس است درمورد شناسائی زمین زمین زمین شناس میخواهد بداند این قشری که روی کره زمین راگرفته است زمین شناس میخواهد بداند این قشری که روی کره زمین راگرفته است آیا هر تکه از آن از چه موادی تشکیل شده ، چه قسمت از ایس مواد ترکیبات شیمیائی اولیه است و چه قسمت آن بقایای نباتات یاموجودات جاندار ، هر طبقه از این قشر چه سنی دارد واز چه مراحلی گذشته ، هوا و شرایط اقلیمی چه تأثیری در آنها کرده ، وقایع طبیعی از قبیل هوا و شرایط اقلیمی چه تأثیری در آنها کرده ، وقایع طبیعی از قبیل

زلزله یا آتشفشان یا سردیها وگرمیهای ناگهانی چه آثاری در آنهاباقی گذاشته ، و قسعلیهذا .

حالا اینکه یك عدهای انتظارات یا توقعاتی دارند یا احتیاجاتی دارندکه بایدبر آورند، اینها نمیتواند در کار زمین شناس دخالت کند و سیر تحقیقات او را عوض کند . مثلا عده ای بدنبال کشف معدن نفتند و خیلی خوشحال میشوند اگر معدن نفتی در فلان نقطه بیداکنند ، و یا اهالی یك شهر و یك منطقه گرفتار بی آیی هستند و حقاً آرزو دارند بمنابع بزرگ زیر زمینی آب برخورد کنند ، ویا عقیدهای در باده سن کره زمین یا مدت بیدایش حیات بر روی کره زمین رواج دارد کهعدهای ياهمه مردم توقع دارند اين عقايد با تحقيقات زمين شناس تأسد شود . اینها هیچکدام به زمین شناس مربوط نست . زمین شناس میخواهد حقيقت زمين ويا قسمتي ازحقيقت زمين رادريابد. فقط به دنبالحقيقت است و بس . و استفادهای نیزکه افراد و دستههای مختلف میتوانند از حقیقت جوئی زمین شناس بکنند همین پی بردن به حقیقت است . اگر نفت هست ، هست ؛ اگر نیست ، نیست . اگر منبع بزرگ زیر زمینی آب هست ، هست ؛ اگرنیست ، نیست . اگرسن زمین یا حیات بر رویزمین ا منقدر ملمون سال هست ، هست ؛ اگر نست، نست . زمين شناس نمیتواند برای خوش آمدن مردم یا تأمین آسایش فکری آنها حقیقت را ينهان بدارد.

همینطور است نویسنده در مورد روح و امکانات انسانی . حالا قانونگذار یا اخلاق نویس یا مردم عادی چـه استفاده از پی بـردن به حقیقت میکنند این بخودشان ، به فهمشان ، به تربیتشان ، و خـلاصه

بشرايط خاص خودشان مربوط است.

ویك نکته اساسی دیگر را که نیز باید در نظر داشته باشیم وعدم توجه به آن باعث سوء تفاهمهای عجیب و غریب میشود ، مربوطنبودن رفتار و خلق و خو و روش زندگی «دانشجو» به «دانشی» است که به دنبال آنست . بازهم مثلزمین شناس در این مورد مسئله را روشن میکند. اگر یك زمین شناس ، با صلاحیت کامل بحرفه خود مبادرت ورزید و کمکهای بزرگ یا کوچك به شناسائی زمین کرد ، دیگر اینکه زنشرا طلاق داده یا بچههایش را کتك میزده یا زیاد عرق خوری میکرده هیچ ربطی به نتایج زمین شناسی او ندارد . بعبارت دیگر یك زمین شناس ربطی به نتایج زمین شناسی او ندارد . بعبارت دیگر یك زمین شناس شناس خوبی است ، و یك زمین شناس مهر بانووفادار که پدر نمو نموشوهر میدنده و دوست نمونه است ولی موفق بهیچ کشفی و دست یافتن بدانش جدیدی نشده بسیار زمین شناس مزخرفی است و اصلا شایسته عنوان «زمین شناس» نیست و فقط باید دیپلمش را ببرد و استخدام شود و از مزایای قانونی آن بهرهمندگردد!

باتوجهباین نکته اساسی است که متوجه میشویم اگر آن افسانهدر مورد شکسپیر درست باشد ودر جوانی گاو دزدیده باشد، و یا حقایق روشنی که درمورد زندگی «پوشکین» یا «ورلن» یا «رمبو» و ده ها نظایر آنها میدانیم (وچرا راه دورمیرویم؟ عده قابل ملاحظه ای از شعرای خودمان) این نکات بهیچ وجه از ارزش آثار ادبی آنها نمیکاهد. شکسپیر قله ای است از بشریت، پوشکین شعاع نوری است بسوی روح روسی وروح انسانی، ورلن ورمبو هر کدام لحظه بسیار مهمی هستند در تاریخ انسانها، وشعرای با ارزش مادر

حکم ورقههای هویت مادرجامعه بشریتند.

اینها شد؟

حالاميرسيم به صادق هدايت.

다 다 다

بهتان ازوحشتناکترین حربههای نامردان وناکسان است.

ولی همین بهتانکه بخودی خود ازکثیف ترین ونفرت انگیز ترین حربههای ناجوانمردانه است درشرایطی بازهم کثیف تر و نفرت انگیز تر می شود و بحد واقعاً تحمل ناپذیری میرسد.

بعنوان مثال نمیدانم سرگذشت «پاپیون» را که از بزرگتریس سوکسه های انتشارات سالهای اخیربوده است خوانده اید یانه. این کتاب شرح حال آدمی است که به اقرار خودش از زمزه دزدان و تبه کاران بوده بعد باو اتهام قتلی را میزنند که مر تکب نشده، و بدنبال این اتهام، محکوم بزندان بااعمال شاقه وزندگانی سیاهی می شود که ماجرای کتاب را تشکیل میدهد. خوب، البته اینجاهم اتهام دروغین و بهتان عمل بسیار شرم آوری است و موجب بی عدالتیهای و حشتناك می شود، ولی معذالك چندان هم بعید نیست که آدمی که عمری را در جرم و تبه کاری بسر برده احیاناً مر تکب قتلی هم بشود.

ویامثلا باآداب ورسوم جامعه ما، به باززگانی بهتان بزنند که مالیات خود را بدولت نصف یا ثلث یایك دهم داده . البته كاملا ممكن است بازرگان متهم ، واقعاً چنین كاری رانسكرده باشد و آدم صد در صد درستكاری باشد و بنابراین چنین بهتانی ظلم عظیمی درحق اواست. ولی باز هم خیلی مستبعد نیست که یك بازرگان ایرانی ندادن مالیات را بدولت از

«زرنگیهای مجاز» تلقیکند.

این دومثال یك نوع بهتان است.

امامثلا فکرکنید عیسی مسیح بالای صلیب است وخون ازدستها و پاهایش سرازیر است ویك نفرپیداشود وبگوید «عیسی با «پیلات» حاکم رومی همدست است وباروحانیون یهود همگاوبندی دارد.»

کجای دلآدم میسوزد؟ ودرجواب چنین آدمی، و یا بهتر بگوئیم چنین «ناآدمی»، چه می توانگفت؟

ویامثلاگاندی یك عمردرنهایت محرومیت وریاضت بسربردوكلیه احتیاجاتش را ازشیروپشم بزی که داشت تأمین می کرد تا در ملت هند رستاخیزی ایجادکند و هندیان را ازیوغ استعمار انگلیس برهاند، و بالاخره هم دراین کارموفق شد. حالافکرکنید یك نفربیداشود و بگوید (وبودند روحهای مریضی درجامعه ماکه این حرف احمقانه رامیزدند!): «گاندی نو کرانگلیس است».

درمقابل چنین اظهاری قدرت نطق از آدم سلب می شودیانه ؟خون دررگهای آدم میایستدیانه ؟

عیناً ازاین قبیل است بهتانهای «خلاف اخلاق» و «ضد اخلاق» و نظایر آن که به صادق هدایت میزنند.

زیراصحبت برسراین نیست که صادق هدایت «ضد اخلاق» نبود و کارهای «خلاف اخلاق» نمی کرد. مطلب اینست که صادق هدایت یکی از باتقوی ترین آدمیزادهائی است که طی هزاران سال تاریخ بشر برروی کره زمین پیدا شده است.

آخربابا، صادق هدایت که درپنج قرن قبل و ده قرن قبل زندگی

نمی کرده. هنوز بیست سال از درگذشت او نمی گذرد واین شهرواین کشور پراست از کسانی که اورا می شناخته اند، با او دمخور بوده اند، با او سروکار داشته اند، با اومعاشرت کرده اند.

بپرسید و ببینید صادق هدایت درهمه عمرش یک دروغ گفت؟ بپرسید و ببینید یک تقلبکرد؟ بپرسید و ببینیدبکوچکترین پستی تن در داد؟ وشما ومن میدانیم که درجامعهایکه او میزیست با تقوی بودن و باتقوی ماندن چهکار سخت و دشواری بوده است . و آدمیکه در چنین شرایطی با تقوی بماند اگر مظهر تقوی نیست پس چیست؟

صادق هدایت از وجودهای نادری بودکه خالق ادبی بود وزندگی پیغمبری میکرد ؛ هنرمند بود و رفتار قدوسین را داشت .

تقوای صادق هدایت اصلایك پدیده آسمانی بود که واقعاً وحقیقة روی زمین کم پیدا میشود.

مثلا چه کسی میتواند فردی از یك خانواده مشهور و با نفوذ را ملامت کندکه چرا در پیشبردهدفهای مشروعی، شهرت و نفوذ خانوادهاش ماوکمك میکند، مخصوصاً اگر این شهرت توام با حسن شهرت باشد؟ صادق هدایت نه فقط کوچکترین سودی از بستگیهای خانوادگی خود نبرد (با اینکه برای سود بردن حتی احتیاج به فعالیتی هم نداشت کافی بود «بگذارد بشود») بلکه تمام مشاغلی که داشت شغلهائی بود که هر کس از بندر دیلم یا بمپور هم آمده بود با یك هزارم معلومات صادق هدایت بآسانی بمقامات بالاترازآن میرسید.

ویا باز رسمی که درهمه دنیا مرسوم است ودر مشروع بودن آن کوچکترین تردیدی نمیتوان کرد . درپیشرفته ترین جامعه ها ، در اروپا یا امریکا ، نویسندگان برای تأمین بیشتر زندگی مادی خود با مؤسسات مطبوعاتی بزرگ همکاریهائی میکنند ، انتقاد ادبی می نویسند ، یا یك یادداشت روزانه یا هفتگی ، یا ستون اجتماعی ، ویا چیزی از این قبیل. حتی گاهی این همکاری بیشتر بقصد مادی ومالی نیست ، برای شهرت بیشر یا نفوذ بیشتر در جامعه است. هیچوقت ، گوش میکنید؟ هیچوقت صادق هدایت دست به چنین کاری نزد. آنچه مینوشت خون او بود ، تراوش روح او بود ؛ هنر نوشتن را نه حاضر بود بخاطر پول بکار اندازد و نه بخاطر شهرت و نه بخاطر نفوذ . یعنی صفتی که ما از پیغمبران انتظار داریم .

حجت وحیائی که در اوبود باورنکردنی بود ، تقریباً رقتانگیز بود ، و حالت قدسی باو میداد .

لذات روزه مره وپیش افتاده زندگی را فقط با نهایت تعادل بخود اجازه میداد . یك نفر پیدا شود و بگوید صادق هدایت را مست دیده است ، یابهرگونه خارج ازحال عادی و خارج از اعتدال.

آن رفتارش با دیگران ، آن رفتارش درجامعه ، و این رفتارش با خودش . وآنوقت نسبت «ضد اخلاق» و «خلاف اخلاق» باو میدهند . آدم میخواهد نعره زنان سربه بیابان بگذارد ...

## \* \* \*

گفتم بهتان کـه بخودی خـود از نفرت انگیزترین حـربههای ناجوانمردانه است دربعضی موارد تحمل ناپذیرمیشود ، ویك نوع آنرا مثال آوردم . حالا باید از یك نوع بهتان تحمل ناپذیر دیگر صحبت کنم وآن بهتان بوسیله سکوت است .

توضيح آنكه شحنه ومحتسبها كه ميخواهند به صادق هدايت

بتازند (همانطورکه به حافظ میتاختند ، همانطورکه به خیام میتاختند) بدنبال بهانهای و وسیلهای میگردند. بعد، بخیال خود و بکمك بی سوادی وحشتناك خود ، بهانه و وسیله راپیدا میکنند ، بین نوزده کتاب و چندین رسالهای و مقالهای که از صادق هدایت مانده بوف کور و یکی دو داستان دیگر را ، و با تکای این دو «مدرك» ، صادق هدایت را «ضد اخلاق» و آثار او را «خلاف اخلاق» میخوانند.

بنده اینجا نه تنها کوچکترین دفاعی از صادق هدایت نمیکنم بلکه حرفهای شحنهها ومحتسبها را دربست قبول میکنم . وحتی بالاتر میروم ومیگویم بوفکور ودو سه اثر دیگری که مورد استناد آنها است از جمله بزرگترین جنایات ادبی وهنری واجتماعی وسیاسی ووو... است که در تاریخ بشر بوقوع پیوسته است . دیگر بالاترکه نمیخواهید ؟ بسیار خوب حالا سئوالی از شما دارم .

شما که میخواهید این جانی را بمردم معرفی کنید و همگان را از شر او بر حذر دارید چرا از معرفی شخصاو ، از شرح زندگانی او ، از چگونگی دفتار و کردار او، کلمهای بزبان نمیآورید؟ ها؟ چرا ؟ حتماً میدانید که بهترین معرف جانیهازندگی خود آنها است. آن سان که زیسته اند، آن سان که با مردم رفتار کرده اند ، آن سان که در جامعه رفتار کرده اند ؟ چرا ساکتید ؟ چرا صدا تان در نمیآید ؟ چرالبها را بهم دوخته اید؟ بگذارید علت سکوتتان را بگویم ، وبگویم چرا در هر حمله ای که بصادق هدایت میکنید و در هر ناسزائی که باو میگوئید عالماً و عامداً از اشاره بخود اووزندگانی اوخودداری میکنید.

شما میخواهید باسکوت ، بهتان بزنید .

شما ازیك سوكوچكترین اشارهای بخود او و وجود اونمیكنید، واز سوی دیگر بهانهای را كه بخیال خودتان بچنگتان افتاده است بحداكثرمورد استفاده قرارمیدهید؛ تفسیر میكنید، تأویل میكنید، و انواع كثافات و فسادها و ناروائیها را از آن بیرون میكشید و بآن نسبت میدهید و امیدتان این است كه خواننده كه از زندگی صادق هدایت خبری ندارد این كثافات و فسادها و پلیدیها را بخودی خود بصادق هدایت، بوجود او، و بشخصیت او نسبت دهد.

اینست قصد شما ، نیت سوء شما ، دسیسه و تـوطئه شما . بهتان باسکوت .

والا چگونه میتوانید بگوئید که این جانی که از او صحبت میکنید با تقوای پیغمبران زیست ، و این عنصر «ضد اخلاق» و «خلاف اخلاق»، روحی داشت بسفیدی بال فرشتگان؟

## \*\*\*

وحالا ميرسيم به خود «جنايت».

نکته بانمك درمورد «جنایتی»که شحنه ها ومحتسبها بسه صادق هدایت نسبت میدهند اینست که در این افترا ، بی سوادی شان بکمك سوء نیتشان میآید ، وشاید صحیح تر این باشد که بگوئیم بی سوای دشان به سوء نیتشان خیانت کرده است . زیرا اگر مختصر سوادی داشتند محال بود با وارد آوردن این اتهام این طور کوس رسوائی خود را بر بامها بصدا در آورند .

این مطلب را درفصل بعد توضیح میدهم .



عقابی تیزبین، دوربین، معجز آسا از بدو پیدایش انسان نوعی بدبینی ، وشاید صحیح تر باشد بگوئیم انواعی از بدبینی ، یکی از جریانات اصلی فکری بشریت را تشکیل داده است . آثار این جریان را حتی درازمنه ماقبل تاریخی، در دورانی که هنوز «فکر بشری» بمعنای واقعی وجودنداشت ، می بینیم. اقوام ابتدائی از خدایان خود میترسیدندو آنها راکم و بیش تشنه به خون خودمیپنداشتند. خدای رودخانه ها هر لحظه ممکن بود رودخانه را خشك كند ، خدای کشاورزی هر لحظه ممکن بود خشکی بفرستد وقحط و غلا ایجاد كند ، خدای رعد و برق هر لحظه ممکن بود با صاعقه کسی را یاکسانی را بکشد، وقس علیه ذا .

چنین طرز فکری ظاهراً خیلی عجیب بنظر میرسد. حق داریم ازخود بپرسیم حالاکهافراد وجامعههای بشریقائل بوجود خدایانی شدند که سرنوشت آنها را دردست دارند واحیاناً آنها را خلق کردهاند، چرا ایسن خدایان را کاملا مساعد بحال خود، یار و مددکار خود، و خلاصه پشتیبان و حامی خود فرض نکردند؟ جواب این سئوال

همان بدبینی است که دانسته یا ندانسته (ودرمورد این اقوام ابتدائی و وحشی ، ندانسته) در عمق روح بشر نسبت به سرنوشتش وجوددارد . بدنبال همین روحیه بود که اقوام ابتدائی برای جلب رضایت خدایان و فرونشاندن آتش غصب احتمالی آنها قربانی انسانی را معمول کردند و در مواقع معین در هر سال ، ویا در مواقع خاص و فوق العاده و خطرناك ، یك یا ده یا بیست تن یابیشتر از افراد خود را، برادران و خواهران وجگر گوشگان خود را، سرمیبریدندویا بنوعی قربانی میکردند. معنای این قربانی این بود که در حقیقت این اقوام خطاب بخدایان خود میگفتند «شماکه خون میخواهید ، شماکه میخواهید ما را به گرسنگی میگفتند «شماکه خون میخواهید ، شماکه میخواهید و این «هدیه» ای یا بیماری یا زلزله یا آتشفشانی گرفتارکنید ، بیائید و این «هدیه» ای را که ما بدست خودمان بشما میدهیم بگیرید ، بآن قناعت کنید ، و به بقیه ما رحم کنید » .

آثار این طرز فکر تا دورانی طولانی از ازمنه تاریخی نیزباقی ماند . رؤسای اقسوامی از قبیل مغولها برای «راحت روح» عزیزان درگذشته خود افراد زیادی رابه قتل میرساندند، و نزد بسیاری اقوام و ملل کشتن اسرا بمنظور طلب آمرزش برای مردگان معمول بود .

خدایان این قربانیها را میگرفتند تا در مقابل ، بآن یك یاچند مرده آرامش روح بدهند . در میان سرخ پوستان امریكا تا همینچهار پنج قرن قبل كه پای اروپائیان به آن قاره رسید قربانی انسانی معمول بود .

حالا بیائیدجستی بزنیم واز این دوران وحشیگری به فجر تمدن یونان برسیم ، به زمانی که فکر واقعی و اصیل بشری بــراه افتاد ، و ثمرانی دادکه تمدن امروزی ما دنباله و نتیجه آنست . اینجا هم می بینیم که پایه و اساس بسیاری ازمکتبهای فلسفی بریك نوع بدبینی قرار گرفته است . مکتب «شکاکیون» یك نوع بدبینی خالص است زیرا چه بدبینی از آن بالاتر که انسان معتقد شود هیچوقت بحقایق امور آنطور که هست واقف نخواهد شد و بنابراین بهرچیز و هرامری باید به دیده شك و تردید بنگرد .

مکتب «سوفسطائیان» حاوی یك نوع بدبینی است که توصیه میکند عقل و درایت و هوش و فطانت خود دا فقط صرف اثبات یا رد مطالب ، و یا بقول مثل فارسی خود مان ، حق جلوه دادن باطل و باطل جلوه دادن حق ، برطبق شرایط زمان و مکان و هدفها و تمایلات خود بکنیم . حتی مکتب «رواقیون» را میتوان بر اساس یك نوع بدبینی تلقی کرد زیرا رستگاری انسان را منوط و مشروط بخاموش کردن اشتهاهائی میکند که جزء طبیعت انسان است ، و در حقیقت امکان خوشبختی را فقط بشرط محرومیت می بیند .

ولی شاید بهترین دلیل براین بدبینی که درعمق روح بشر جای دارد همین ادیان سه گانه است که امروزه همه افراد و جامعههای بشری باستثناء خاور دور پیروآنند ، یعنی اسلام ومسیحی ویهودی . برطبق این هرسهمذهب ، سر نوشت نوع بشر برروی کره زمین بایك گناه شروع میشود. آدم وحوا مر تکب گناهی شدندومجازات آنها این بود که از بهشت بیرونشان کردند . بعبارت دیگر همه ما تخم گناهیم ، همه ما اخراجیهای بهشتیم . درمذاهب خاور دور نیز آثار و علائمی از این بدبینی می بینیم . و بعدهمین طور که تاریخ بشر وسیرفکری بشر را دنبال کنیم تا به ...

امروزبرسیم ملاحظه میکنیم که این بدبینی همه جا پابیای انسانها آمده و آثار این بدبینی دردوعرصه ازفعالیت بشری که اختصاصاً به کشف روح انسان و کشف اسرار جهان میپردازد؛ یعنی ادبیات و فلسفه ، مشاهده میشود . شاید بهترین نمونه دراین مورد ادبیات کشور خودمان است که بسیاری شاعران ما حامل این پیام بدبینی بوده اند ، ویا اقلا آثاری از ازاین بدبینی در آثارشان دیده میشود . بعنوان نمونه کافی است به دوتا از قلمهای فکر ایرانی (که هردو از قلمهای فکر بشری اند) یعنی خیام وحافظ اشاره کنیم .

یك نمونه جالب ازدوام و بقای بدبینی در ادبیات باختر ، شكل تآتری «تراژدی» است. اززمانی که تآتر بمعنای واقعی در یونان بوجود آمد تا همین یکی دوقرن قبل (که درسراسر آن تآتر یکی ازمهمترین شکلهای ادبی بود) همیشه «تراژدی» بهترین و عالی ترین نوع تآتر تلقی میشد . میدانیم که تراژدی یعنی وضعی که درآن یك یا چندنفر در وضع خاصی گیرمیکنند که بطور اجتناب ناپذیری با رنج و مرگیرو برو میشوند.

وکافی است که دفتر فرهنگ باختر زمین را ورق بزنیم تا ببینیم چند تمن از بزرگترین شعرا ، نویسندگان ، فیلسوفان و متفکرین آن علائم واشاراتی ازاین بدینی اساسی در آثار خودشان میدهند .

ازاواسط قرن گذشته بدبینی دراروپا وارد مرحلهٔ تازهای شد. ولی قبل از اینکه بشرح این مرحله بپردازم لازم میدانم توضیحی در بارهٔ خود مسئله بدبینی بدهم.

خاطر تانهست که درمقالات قبلی عرض کردم درمورد ادبیات صحبت «خوبی» و «بدی» درمیان نیست ، صحبت «حقیقت جوئی» در میان است

اعم از اینکه اینحقیقت بنظرما خوب بیاید یا بد . عین همین قاعده در مورد «بدبینی» و «خوشبینی» نیزصدق میکند ، بدین معنی که باید ملاحظه کنیم و اقعاً و حقیقة در سر نوشت انسان ، در خوی و خلق انسان ، در گذشته انسان ، چه عوامل و نکات و پدیده هائی ما را به خوشبینی میگند. انسان ، و چه عوامل و نکات و پدیده هائی در ما ایجاد بدبینی میکند. هما نظور که هرفر د مآل اندیش و بافکری همیشه حساب زندگی خود را ، هما نظور که هرفر د مآل اندیش و بافکری همیشه حساب زندگی خود را ، و حساب میده و بستان خود را ، حساب نفع و ضرر خود را ، و حساب امیدها و خطرهای احتمالی آینده را نگاه میدارد ، نوع بشر بطور کلی نیز وظیفه دارد که حساب سر نوشت خود را نگاه دارد و بهمه دفتر های نیز وظیفه دارد که حساب سر نوشت خود را نگاه دارد و بهمه دفتر های راکه درعین و رشکستگی تصور کند اوضاعش بر و فق مراد است ، و یا آن تاجری راکه در عین و رشکستگی تصور کند اوضاعش بر و فق مراد است ، و یا آن خوابش نبر د. تنها و سیله ای که بهر تاجر با هوشی امکان میدهدگر فتار هیچیك خوابش نبر د. تنها و سیله که بهر تاجر با هوشی امکان میدهدگر فتار هیچیك از این دو تصور موهوم نشود رسیدگی به دفاتر حسابش است .

همینطور است نوع انسان . با این توضیح که حسابداران و دفتر داران نوع انسان فیلسوفانند ، نویسندگانند ، شعر اهستند ، دا نشمندان هستند ، و میدانیم که علی رغم اختلافاتی که بین افراد بشر و جامعههای بشری و دستگاههای بشری هست ازیك نظر ، نوع انسان بطور کلی بمثابه یك «تن واحد» عمل می کند . چقدر صحیح و عمیق گفته است سعدی که «بنی آدم اعضای یکدیگرند» . یکی از این اعضای آدمیت همین خود سعدی است ، دیگری حافظ است ، سومی «گوته» است ، چهارمی افلاطون است و همینطور تا آخر . و هریك از این اعضاء یك نبوغ خاص

دارد ، یك استعداد مشخص دارد ، دریك راه میتواند قدم بردارد ، یك بار را میتواند ازدوش بشریت بردارد . یكی «فردوسی» است که حماسه می سراید و خون دررگهای ما بجوش می آورد و ما را بفعالیت و مبارزه وامی دارد . یكی «خیام» است که بما هشدار می دهد و حقایقی را در مقابل ما برملا می کند . یكی فرخی است که می سراید «این برگ رزان است که از شاخ رزان است گوئی بمثل بیرهن رنگرزانست» . یكی مولوی است که حکایت نی را میگوید و از جدائیها شکایت می کند . یکی «لایب نیتس» است که برایش «دنیا بهترین دنیاهای ممکن و هر یکی «لایب نیتس» است که برایش «دنیا بهترین دنیاهای ممکن و هر یکی «لایب نیتس» است که برایش «دنیا بهترین دنیاهای ممکن و هر یکی «ولتر»است که چنین نظریه ای را جانانه دست می اندازد . یکی کاوش میکند و همه علل خوشبینی را جمع آوری می کند .

ومجموع همهاینها استکه دفاترحساب بشریت راتشکیل میدهد، و در مجموعه فرهنگ بشری است که باید بدنبال کلیدهای سرنوشت بشرگشت .

امیدوادم با این توضیح کوتاه جا و مقام «بدبینی» در فرهنگ بشری معلوم و روشن شده باشد . انسان وظیفه دارد که به همه عوامل خوشبینی وهمه عوامل بدبینی درسر نوشتش واقف باشد . بعبارت دیگر دلگرمی به عوامل موهوم وغیر واقعی خوشبینی همانقدر احمقانه است که تغافل ازعوامل واقعی و حقیقی بدبینی . باید همه حقیقت را دید و آنوقت باعلم به همه حقیقت ، تصمیم گرفت ، کار کرد ، اقدام کرد .

حالابر گردیم بتحولاتی که مخصوصاً از نیمه قرن گذشته درفرهنگ

باخترزمین رخ داد .

شاید اولین واقعه مهم که در حقیقت از مدتها قبل شروع شده بود کشف وضع کره زمین در جهان بود . انسانها از بدو پیدایششان با این فکروتصور زندگی کرده بودند که کره زمین مرکز جهان است و همه این ستاره ها که شب میدیدند چراغها و اسباب بازیهائی است که برای زیبائی آسمان زمین درست شده است ، واین خورشید و ماه وسایلی هستند که برای «رفاه» حال بشر دراختیار آنها گذاشته شده است . وحالا معلوم شد زهی تصور باطل! کره زمین یا گذره بسیار کوچکی است درفضای لایتناهی، ونه فقط کوچکترین مرکزیتی ندارد بلکه خودش از «اتباع» خورشیدی است! است که خود آن خورشید بضمیمه همه اتباعش جمله هیچ درهیچ است! پی بردن به این حقیقت لطمه بسیار شدیدی به «شخصیت» انسانها زد . موجوداتی که خود را «مرکز» دنیا میدانستند ناگهان ملاحظه کردند که «گمگشته ای» در فضا بیش نیستند . تحمل این حقیقت ، هضم ایسن حقیقت ، برای انسانها خیلی مشکل بود .

ولی هنوز انسانها ازگیجی این «ضربت» بیرون نیامده بودند که ضربه شدیدتری بر «گیجگاهشان» واردآمد! معلوم شدکه موجوداتی که خود را بکلی جدا ازهمه موجودات میدانستند ،که ریشه ربانی خاص برای خودقائل بودند ،که تصورمیکردند دنیا ومافیها بخاطرآنها و برای آنها ساخته شده ، درحقیقت یك شاخه هستند ازدرخت زندگی کهبعللی که هنوز معلوم نیست روزی تخمش بررویقشر کره زمین کاشته شده است. معلوم شد میلیونها سال قبل یك جانوریك سلولی درآبهای کره زمین بیدا شده و شروع بتحول و تغییر کرده، «نواده های» مختلف و گوناگون بیداکرده، شده و شروع بتحول و تغییر کرده، «نواده های» مختلف و گوناگون بیداکرده،

که یك عده از این نواده ها بصورت پرستو در آمده اند ، یك عده بصورت خوك ، یك عده بصورت آدمیزاد ! و معلوم شد بر روی این درخت زندگی نزدیكترین شاخه بما شاخه میمون هاست و آنها نزدیكترین خویشاوندان ما برروی كره سرگردان هستند !.

این دوکشف پیایی کاخ واهی و تصوری را که انسانها هزاران سال برای رفاه خود ساخته بودند واژگون کرد . و آنوقت در خرابههای این کاخ ، انسانها بدنبال میزانهای تازه افتادند ، به جستجوی قاعده های تازه برخاستند . کاخ آینده را با چه مصالحی باید ساخت ؟ باچه سنگهائی ؟ با چه تیرو تختهای ؟ با چه آجری ؟

وسؤالها ؛ سؤالها یکی پس ازدیگری طرح میشد . ماچه هستیم؟ که هستیم ؟ برای چه هستیم ؟ چگونه ممکن است به خوشبختی برسیم ؟ و آیا اصلا به خوشبختی خواهیم دسید ؟ و اصلا خوشبختی چیست ؟ حقیقت چیست ؟

و جالبتر اینکه بموازات این دو کشف بزرگ وگیج کننده و کشفهای کوچکتری از همین قبیل ، انسانها در مدت کمی توانستند بکشفهای دیگری ، به اختراعات دیگری ، نائلشوندکه بسرعت عحیبی زندگی مادی وحتی معنوی آنها را بسوی رفاه و آسایش روزافزونی میبرد. با انقلاب صنعتی دوران وفورنعمت و ازدیاد ثروت بسی سابقهای شروع شد ،کشتیهای بخاروراه آهنها و بعداً اتومبیلها انسانها را باسرعت بیشتری بطرف مقصدهایشان میبردند ، تلگراف و بعد تلفن وسیله ارتباط معجزه آسائی در اختیار انسانها میگذاشت ، و با استفاده از همه این وسایل، روزنامه ها و مجلات بطور دائم مردم را در جریان اخبار دنیامی گذاشتند.

وبازسئوال روی سئوال .همین وسایل جدیدمعجزه آسامیتوانستند صدمهٔهای بیسابقهای نیزبزنند ؛ همین وسائل رفاه میتوانستند تبدیل به وسایل تنگدستی شوند ، همین وسایل خوشبختی میتوانستند زمینههای تیرهروزی فراهم آورند .

سئوال ، سئوال ، سئوال ...

طبیعی بودکه همه این سئوالها دردل وروح متفکرین و فیلسوفان و نویسندگان و شعرای باختر زمین منعکس میشد و این حسابداران و دفترداران هرکدام برطبق استعدادخود و برطبق تمایلاتخود، برطبق نبوغ ذاتی خود، سئوالهارا طرح میکردند و برای سئوالها جوابمیخواستند طی این دوران تحول و انقلاب و سرگشتگی، یكعده از درخشانترین نویسندگان و شعرا و متفکرین اروپائی منعکس کننده اضطرابها، ترسها، دلهره ها، نومیدیها و خلاصه «بدبینی» مردمان زمان خود بوده اند.

«فرانتسكافكا» نويسنده چك يكى از درخشانترين اين چهرهها است كه از پيامبران قرن بيستم هحسوب است .

«الدوس هکسلی» نویسنده انگلیسیکه از دانشمندترین وظریف ترین نویسندگان زمان خود بودضمن دهها مسئله دیگردلهره خاصخود را درکتاب «دنیای عالی جدید» ابرازداشت .

«جرجارول» نویسنده دیگر انگلیسی وحشت خود را درمقابل دستگاههای مخوف «هیتلر» و «استالین» درکتاب «۱۹۸۴» بروزداد .

«سلین» نویسنده فرانسوی بنوعی دیگر ...

وهمين امروز «بكت» و «يونسكو» هركدام بنوعي ...

## \* \* \*

البته درتمام این مدت صدوخوردهای سال هیچیك از این مسائل بما ایرانیها مربوط نبود .

ناصرالدین شاه چاله حوض بازی میکرد و مظفرالدین شاه زیر عبا پنهان میشد . مردم ایران برای گره گشائی از کارهای خود به رمال و جن گیرمتوسل میشدند و برای معالجه امراض خود به دعانویس. مسائل مهمی که مطرح بوداین بود که «قال» دراصل چه بوده، وچه روزی برای چه کادهائی سعد است . مردم آب جوی میخوردند و آروغ میزدند . و رجال در این شك بودند که نو کر روس شوند یا نو کرانگلیس ، اگر چه هم روس نجس بود وهم انگلیس . سواددار شدن برای دخترهاممنوع بودبرای این که ممکن بود به فاسقشان کاغذ بنویسند، و در غارت بروی حکام و فراشباشیها باز بود برای این که به زندگیشان برسند .

فقط اززمان انقلاب مشروطیت ببعدبودکه نوری ، نوری خیلی خیلی ضعیف (بعلت وضعی که جامعه خودما داشت ) ازاروپا بسوی ایران تابیدن گرفت . عده خیلی خیلی معدودی نگاهشان به این نور خیرهشد، اعجاب و تحسینشان برانگیخته شد و درصد بر آمدند به بینند این نوراز چه منبعی میآید و چه پیامی میآورد. و بعد بازخیلی کند و آهسته و محدود و معدود ، جوانانی راه دیارفرنگ پیشگرفتند تا با ابتدائیات و مقدمات تمدن اروپا آشنا شوند ؛ ببینند اصلا دنیا در چه حال است ، در چهوضعی است ، چه خبر است .

وهمه اینها خیلی ابتدائی ، مثل بچه دهانی که میخواهد بمکتب افلاطون واردشود ، مثل شاگرد قهوه چی که میخواهد بداخل رستوران شیکی سرك بکشد .

در این میان ، باآن دور نمای اجتماعی و این کورمالهای ابتدائی، ناگهان بطرزی باور نکردنی ، بطرزی معجزه آسا ، یك ایرانی از وسط قرون وسطای ایران جست زد بوسطقرن بیستم اروپا . ناگهان یك «بچه تهرون» شدهمردیف بهترین ودرخشانترین روشنفکران ومتفکران باختر زمین . ناگهان یك ایرانیمثل یكمرد قرن بیستم فکرکرد ، مثل یك مرد قرن بیستم حسکرد ، مثل یك مرد قرن بیستم دید ، مثل یك مرد قرن بیستم شنید ، مثل یك مرد قرن بیستم قضاوت کرد .

تعبیر «محیر العقول»که در حال عادی اینقدر خندهدار و بی معنی جلوه میکند در مورد صادق هدایت حقیقة معنی پیدا میکند ، حقیقة صدق میکند .

گوته اگرگوته بود درجامعه آلمان با همه سوابق فکری واحساسی وفرهنگی آلمانی بار آمده بود. حافظ اگر حافظ بود عصارهٔ تمدن ایرانی اسلامی بود . ژان پل سار تر است وارث همه فرهنگ فرانسه است .

اما صادق هدا س ؟

چطور مسائل قرن بیستم برای او که محصول یك جامعه قرون وسطائی بود اینطور شخصی ، اینطور حادشده بود؟ چطور سئوالها ،دلهره ها اضطرابها ومعماهای بشریت باین شدت در روح اوطرح شد و وارد شد ، در حالی که جامعه ای که او در آن بار آمده بود در کناره دنیا ، تقریباً جدا از دنیا قرار گرفته بود ؟

این معجزه بوقوع پیوست ، وروزگار این تحفه بکلی غیرمنتظره و حقیقة منغیرحق را بجامعه ما دادکه درزمان حاضر و چنین وضعی ، در کانون فکری بشری صاحب یکی از در خشانترین نماینده ها شدیم : صادق هدایت نویسنده بوفکور .

احمقها وبی سوادهائی که از میان همه آثار صادق هدایت مخصوصاً بوف کور را برای ناسزاگوئی به هدایت مورد استفاده قرار میدهند اقلا این سئوال را ازخود نمیکنند که آن مترجم فرانسوی که همه آثار صادق هدایت را خوانده بود و درباره او صاحب رای ویك مقام صلاحیت دارشده بود چرا درست ازمیان این همه کتاب همین «بوف کور» را برای ترجمه انتخاب کرد ؟ و بعد چرا بوف کور چنین اثر عمیقی در محافل ادبی اروبا کرد ؟

آیا صادق هدایت اثرجالب تری ، اثرعالیتری نداشت ؟

نکته اینجاست که در این مورد اصلا صحبت «جالبتر» و «عالیتر» درمیان نیست . نکته اینست که درمیان آثارصادق هدایت ، «بوف کور» بیش ازهمه مربوط به قرن بیستم و مربوط به بشریت بطور کلی است . بوف کور مربوط است بهمه انسانهائی که در قرن بیستم زندگی میکنند . و اتفاقا همین خاصیت «بوف کور» است که بدو علت اساسی در جامعه ما دور «بوف کور» خلائی ایجاد میکند .

اول اینکه «بوفکور» فقط در داخل یك محیط کامل فرهنگی استکه میتواند جای خود را بگیرد و مقام خود را حفظ کند . در جامعهای که نظریههای گوناگون فلسفی ، فکری ، حسی ، هنری و ادبی هضم شده ، قبول شده ، جزو زندگی مردم شده ، و آنهم نه از دیروز و پریروز بلکه به دنباله سوابق فرهنگی ، بوفکور هم ستونی است از ستونها، «ویترینی» است ازویترینها. اماجائی که اصلا تالاری در کارنیست

تا ستونی باشد یاویترینی ، ستون «بوفکور»، ویترین بوفکور ، وضع واقعاً ناهنجاری پیدا میکند .

و دوم اینکه بوفکور در زمانی نوشته شده که هنوز مسائل قرن بیستم در جامعه مامطرح نبوده. این دلهره ها، اضطرابهاو ترسها، و عللو عواملی که این دلهره ها واضطرابهاو ترسها را بوجود میآورد، غالب اینها درجامعه ما درحکم مجهولات بود وبمقدارزیادی هنوز همهست. ووقتی مسئلهای اصلا مطرح نیست معلوم است که بحث درباره آن چه وضعی پیدا میکند. مثل اینکه یك متخصص اتومبیل کتابی راجع بمنافع یا مضار اتومبیل منتشر کند درشهری که هنوز اتومبیل به آن نرسیده است.

از نظر «بوفكور» ، صادق هدايت در جامعهٔ ما يك عيب اساسى دارد و بس ، وآن اينستكه صد سالزودآمده است ، صدسال بوفكوررا زود نوشته است .

اينست جنايت صادق هدايت!

## \* \* \*

اگر صادق هدایت هیچ چیز دیگری ننوشته بود و فقط نویسنده «بوفکور» بود همین یك کتاب برای جاودان ساختن اسم او در ادبیات جهانی (وبااجازه شحنه ها و محتسبها، درادبیات ایران) کافی میبود.

اما آیا صادق هدایت فقط بوف کور است ؟ آیا روح او در عرصههای دیگری ندیده؟ عرصههای دیگری به جولان نیامده ؟ چشم او منظرههای دیگری نشنیده ؟ گوش اوصداهای دیگری نشنیده ؟

آیا صادق هدایت همیشه آیه یأس بوده ؟ آیا هیچوقت پرشور ، یراشتماق ، یرامید ، یرآرزو نشده ؟ آیا صادق هدایت لبخند میزده ؟ آیا قهقهه میزده ؟ چیست بقیه آثار صادق هدایت ؟ چیست نظر اونسبت بمرز و بومی که در آن زیسته ؟ چیست احساس او نسبت به ایران ؟ چیست فکر او دربارهٔ ایرانی ؟

در فصل بعدبيحث درباره اين مطالب خواهيم پرداخت.

٩

وجدان بیدار ایران این روزها یك باردیگر کتابهای صادق هدایت را خواندم . چه سفری !

چه سفري با چه ابعادي!

عروج به چه آسمانهائی ، سقوط بهچه اعماقی ، گشت و تفرج درچه چمنزارهایی ، غوطه درچهگردابهایی ...

با صادق هدایت از بدوپیدایش بشر، از زمانی که انسانها هنوزانسان انسان هم نبودند ، موجوداتی بودند بین میمون و انسان ، راه میافتید. «زیزی» انسان میمون جوان و قوی ، «ویست سیت» دختر زیبا با پشمهای نرموقشنگ را دوستدارد . «زیزی» برای «ویست سیت»نارگیل از درخت میکند و آنرا میشکندوشیره اش را بدهان «ویست سیت»میریزد . بعد «زی زی» و «ویست سیت» یکدیگر را در آغوش میگیرند ، خود را بهم فشار میدهند ، همدیگر را بو میکنند ، و به اعماق جنگل فرو میروند تا عشق بورزند . همه شورجوانی ، همه التهاب عشق ، همه جهش حیات ، همه اراده بشر به تسخیردنیا و تسخیر خوشختی ...

وبا صادقهدایت بسال چهارهزار مسیحی، یعنی دوهزارسال دیگر میرسید. دورانی که در سایه ترقیات علوم و اختراعات و اکتشافات، بشر همه احتیاجات خود رابه آسانی و بی در دسر رفع میکند، پیری و ناخوشی وزشتی از بین رفته، همه نیروهای لازم برای احتیاجات بشری از نور خورشید گرفته میشود، و با همین قوه است که اتومبیلهای الکتریکی بر روی زمین وهواپیماهادر آسمان حرکتمیکنند، هرکس درخانه اش بافشار یك دکمه تقریباً هرچه را بخواهد بدست میآورد، از نور مخصوص تا عطر مخصوص، و از صحبت با دوستی در چند هزار کیلومتری تا شنیدن و دیدن اخبار جهان. ولی در این دنیا هم بشر بی درد و رنج نیست.

و درفاصله این دوتاریخ ، از دهها هزارسال قبل ازمیلاد مسیح تا چهارهزارسال بعدازمیلادمسیح ، انسانها درکتابهای صادق هدایتزندگی میکنند ، رنجمیبرند ،شادی میکنند ،جوانمردی میکنند ، ریا میکنند کوشش میکنند ، گول میخورند ، خیانت میکنند ، فداکاری میکنند ، عشق میورزند ...

گفتم انسانها ،ولی اگردقیقتر بخواهم بگویم باید بگویم ایرانیها. 
زیرا یکی از جالبترین جنبههای نبوغ صادق هدایت اینستکه باهمهٔ دید 
جهانیش ، با همهٔ احاطهاش به فرهنگهای مختلف و با همهٔ مشغولیتش 
بسر نوشت انسان بطورکلی ، انسانیت در نظر او در ایرانیت خلاصهمیشود 
وبا چند استثناء معدود، همه قهر مانان داستانهای اوایرانی هستند وهمه 
ماجراهای داستانهایش در ایران میگذرد . عجیب است وحیرت انگیز 
که حتی در دو داستانی که فوقاً اشاره کردم ومر بوط به گذشته و آینده بشر 
بطورکلی است بازهم جنگل فرضی انسان ـ میمونها در دامنههای البرز

است ، و شهر فرضی دوهزارسال بعد درنزدیکی دماوند قرارگرفته ، در . حالیکه هیچ لزومی نداشتکه آینطور باشد .

صادق هدایت عاشق ایران است ، گرفتار ایسران است . ایسران بعنوان یك واحد سیاسی ، یك واحد اجتماعی ، یك واحد تاریخی ، در مركز افكار و احساسات صادق هدایت قرارگرفته وصادق هدایت آنیاز آن منفك نمی شود .

ممکن استگفته شود که طبیعی است هر نویسندهای قهرمانها و ماجراهای داستانهای خود را در جامعه خود، در کشور خود، قراردهد. این حرف البته صحیح است. ولی کمتر نویسنده دیگری را می بابید که اینطور سر نوشت کشورش بطور دایم و لاینقطع در ذهنش حاضر باشد و آثاراین حصور درهر صفحه و هر سطر آثارش مشهود باشد. نه داستا یوسکی یك چنین اشتغالی نسبت به روسیه دارد، نه گوته به آلمان، نه شكسپیر به انگلیس، نه راسین به فرانسه.

صادق هدایت و ایران «تن واحد» بودند ، هر زخمی بر تنایران زخمی بود بر تن صادق هدایت ، وهرگلی به سر ایران گلی بودبه سر صادق هدایت .

صادن هدایت وجدان بیدار ایران بود .

با « داش آکل » ، صادق هدایت از آداب و رسوم لوطیگری و جوانمردی ایرانی کیف میکند؛ لوطی هاکه حامی ضعفا ومظلومین هستند، با اقویا و زورگویان در میافتند ، از ریاکاری وسالوس بدورند ، آسمان کلاهشان است ، وهرکس سهشاهی طلب دارد بیاید یك عباسی بگیرد . و بعد در «طلب آمرزش» وحشت میکند از این سقوط انسانی ، از

این روحهای سیاه ، از این خرافات کشنده، که زنی بچههای شیرخواره ای راکه شوهرش از زن دیگری دارد یکی پس از دیگری میکشد ، وزن دیگری ناخواهری خود را برای تصاحب سهم الار ش بقتل میرساند ، و مرد دیگری مسافری را برای سرقت پولش میکشد ، وهمه اینها عقیده دارند که با زیارت وطلب آمرزش از مقدسین ، خدا از سرتقصیراتشان میگذرد وصاف میفرستدشان به بهشت !

وحماقت و خودپسندی این دیگری ، که خیال میکند دارد «نفسش را میکشد» در حالیکه بعکس دنبال نفس است ، و مرشد اونیز در این «نفسکشی» ، آدم حریص عیاش بیشرفی بیش نیست .

وبعدصادق هدایت خسته میشود از این همه کثافت ، عاجز میشود از اینهمه سیاهی ، وشروع میکند به قصه گفتن . قصه «آب زندگی» را میگوید در یك کشور افسانهای ، و «احمدك» که انسان واقعی است ، که میخواهد انسانها باك باشند ، صاف باشند ، آزاد باشند ، جوانمردباشند ، خوشبخت باشند ، و با یك سلسله کارهای قهرمانی و افسانهای ، ایسن هدفها را بمرحله عمل درمی آورد .

اما تا وقتی «احمدك» موفق نشده و دنیا اینست که هست ، کسانی که شباهتی به «احمدك» دارند ،کسانی که تصویر « احمدك» در ذهنشان نقش بسته است ، مثل «سگولگردی» هستند که از دنیای دیگری ، از دنیای انسانی تری آمده اند ، و حالا گیر کرده اند در میدان ورامین . نگاههای در دناك بـرالتماس آنها راکسی نمی بیند و نمی فهمد. کسی حدس نمیز ند که در خاطرات آنها، در رؤیاهای آنها، دنیائی هست بـراز عطوفت ، بـراز لطافت ، بـراز نوازش ، براز احترام . در

«میدان ورامین» کسی این حرفهارا نمیفهمد. شاگر دقصاب سنگ میپراند وشوفر لگد میزند وبچه شیربرنج فروش از آزار لذت میبرد.

امادراین دنیاهمه به تیره روزی «سک ولگرد» نیستند. اتفاقاً به بعضی هاخیلی خوش میگذرد. مثلابه آقای «سیدنسراله ولی» که «میهن پرست» است ومیهن پرستی برای او رتبه میآورد، ترفیع میآورد،خرجسفر میآورد. تملق میگوید وریامیکند و «معلومات» تحویل میدهد ومثل ماهی در آب جامعه شنامیکند. تاروزی که بادنیای واقعی روبرومیشود، بادنیائی که واقعاً یك حداقل فهم وشعوروشجاعت وسوادلازم دارد، و آنجامثل خردگل میماند.

ویکی دیگر که فقط سیلی از سرنوشت میخورد ؛ «آبجی خانم» زشت است واین زشتی زندگی اورا تبدیل به جهنمی میکند. و کسانی، مثلامادرش،که قاعدتاً باید سعی کنند بامهر بانی، باتفاهم، باعطوفت، آتش سوزان این جهنم راهر چه ممکن است برای اوقابل تحمل تر کنند، بانفهمی وبیر حمی آتش را تیز ترمیکنند . « آبجی خانم » برای فرار از جهنم بوسایل مختلف متشبث میشود وسرانجام، بدبخت و نادان و ندا نمکار، به کام مرگ فرومیرود.

و این دیگری که باهمه سیلیهای سر نوشت جستجوی خوشبختی را رهانمیکند، اگرچه دراین راه انسانیت خودرا از دستمیدهد.ماجرای آشنائی «زرین کلاه» و «گلببو» در فصل انگورچینی یکی از زنده ترین ، شاد ترین، پرهیجان ترین و واقعی ترین صحنه های تولد یك عشق است ، عادوه بر اینکه شرح مقدمات عروسیش سند جذاب وزندهای از فولکلور ایرانی است. «زرین کلاه» همه موانعی را که در راه عشقش بود از میان

برمی دارد و با همه خشونت و نفهمی و بی احساسی مادرش بالاخره زن «گل ببو» میشود و دوتائی سوار الاغ میشوند و بطرف تهران را میافتند وتایکی دوماه زندگی خیلی خوشی میگذرانند . بعد «گل ببو »گرفتار رفیق بد میشود و تریاکی وعرق خور می شود و خرجی به زنس نمیدهد که هیچ، هرشب او را بشدت کتك میزند. باهمه اینها «زرین کلاه»همه درد ورنج روز را شب در آغوش «گل ببو » از یاد میبرد. ولی روزگار حتی این خوشی را نمیتواند به «زرین کلاه» ببیند . شوهرش اورا بایك بچه رها میكندو فرار میكند . و در پایان داستان ، در مقابل بیرحمی وبیشرفی شوهرش، «زرین کلاه » بچهاش را سر راه می گذارد و در صدد جستجوی گل ببوی دیگری ، مرد دیگری ، بر میآید .

다 다 다

این صورت را ادامه بدهم؟ همه این چندین ده داستان کو تاه، رمان، نمایشنامه وغیره رابشمارم وذکرکنم؟

و آنوقت صادق هدایت «نویسنده بدی» است ؟ یا اصلا نویسنده نست ؟

اصلا ماکجای دیگر چنین سری تابلوهای کاملی از جامعه مان داریم؟ کجای دیگر میتوانیم رنگین کمان اجتماعمان راباین دقت و باین روشنی تماشاکنیم؟ کدام آئینه قدی تری در اختیار داریم ؟

کدام قلب با این عشق برای ایران تپیده است؟ کدام وجوداینطور درگذشته وحال ایران غرق شده است ؟ کدام چشم اینطور در غم ایران گریسته است؟

غم ايران....

وحالایك چیزجالبتر برایتان بگویم. داستانی از قلبی آ هنین ، واز مقاومتی کم نظیر ، از ایمانی تزلزل ناپذیر .....

صادق هدایت که اینطورغم ایران رامیخورد، تسلیم این غمنمیشد. غم را باهمه وجودش حس میکرداماته قلبش عوامل غم راعرضی و گذرنده و تصادفی از تاریخ وروزگار تلقی میکرد.

در ته قلب صادق هدایت، تصویری بهشتی از ایران نقش بسته بود، تصویری از ایرانی که بوده است، وناچار در آینده هم خواهد بود. یك ایران بهشتی جاویدان.

درباره این مطلبکه یکی ازجالبترین جنبه های روحیه صادق هدایت است درفصل بعد صحبت میکنم.

1

عاشق ایران چنانکه قبلا تذکر داده شد یکی از مشخصات اساسی صادق هدایت رگهای از بدبینی است که آثار آن، چهدر نوشته های او و چه در روحیه و رفتارش مشاهده میشود . این وظیفهٔ محققین دراحوال او و نویسندگان شرح حال او است که کاوش کنند ، جستجوکنند ، سند و مدرك بدست آورند و مطالعه کنندکه ریشه های این بدبینی از چه قرار بوده است . چه مقدار از این بدبینی جنبه «بیولوژیك» داشته و بقول زیست شناسان «اطلاعاتش» در «ژنهای» صادق هدایت نوشته شده ، چه مقدار آن براثر محیط اجتماعی بوده که او در آن دیده بدنیا گشوده و پرورش یافته و بزرگ شده ، چه مقدار آن بدنبال ناکامیها و محرومیت های احتمالی بزرگ شده ، چه مقدار آن نتیجه تماس و تصادم مرد رشد یافته و آگاه ، با جامعهای بوده است که میبایست در آن زیست کند .

اینکه چه مقدار از بدبینی صادق هدایت مربوط به این دوعامل آخر است میبایستی پس از تحقیق و کاوش کامل تعیین شود ، ولی در این که بهر حال یك مقدار از این بد بینی مسربوط به این دو عامل است

کوچکترین تردیدی نمیتوانکرد .

ملاحظه كنيد:

مرد جوان تحصیل کردهای وارد اجتماع میشود . وارد شدن به اجتماع یعنی ایجاد رابطه درجهات مختلف و در سطح های مختلف . اولین رابطهای که یك نویسنده احتیاج حیاتی به آن دارد رابطه بامردم بطور کلی است بوسیله نوشته هایش. میدانیم که جامعه ایران درچهل و چند سال قبل، از این جهت چه وضع و حشتناکی داشته است . کتابها ، تقریباً هر کتابی ، در پانصد الی هزار نسخه چاپ میشد و سالها طول میکشید که این چندصد هزار نسخه بفروش برسد . و این تازه در باره کتابهائی مطابق فهم و دانش و فرهنگ مردم صدق میکرد ، از قبیل «پاردایان» و «بوریدان» و ماجراهای آرسن لوپن و شرلوك هلمس و یا نظایر ایرانی آن . در مورد کتابهائی مانند آثار صادق هدایت که حاوی فکر نوی بود در قالبی نو، و حساسیتی خاص میخواست باضافه یك حداقل فرهنگ ، این ایجاد رابطه با مردم تقریباً به نزدیکیهای صفر میرسید .

بنابراین در این جهت تیر صادقهدایت به سنگ میخورد .

حالا میآمد و میخواست باصطلاح چند «دمخور» پیداکند و یك محیط کوچك خصوصی برای نفس کشیدن پیداکند. وحشتناك است و باور نکردنی ، که در ایران آن روز تعداد کسانی که صادق هدایت میتوانست با آنها بگوید و بشنود ، و احیاناً بخند و بگرید ، از تعداد انگشت های یك دست و خیلی که مبالغه کنیم دو دست تجاوز نمیکرد .

خلاصه مطلب این میشد که اگر \_ آدمیزاد است دیگر\_ یك روز بین صادق هدایت و مسعود فرزاد و جمال زاده و مینوی و بزرگ علوی بگو و مگوئی میشدوقهری پیش میآمد دیگر در این - / ۰۰۰ / ۰۰۰ کیلومتر مربع مساحت و در بین این پانزده میلیون جمعیت ( جمعیت تقریبی ایران آن روز ) کسی پیدا نمیشد که صادق هدایت بتواند اول غروب با او شیر قهوه ای بخورد یاگهی بزند .

اگر جهنم از این سخت تری میشناسید آدرسش را به بنده بدهید. ملاحظه میکنید که محدودیت باور نکردنی امکانات در ایجاداین دو رابطه ( رابطه عمومی و رابطه خصوصی ، یا رابطه حرفه ای ورابطه شخصی) ناگهان نویسنده جوان را در چه انزوای تحمل ناپذیری قرار میدهد و چه تخم باروری از بدبینی در دل او میکارد .

از این دو رابطه که بگذریم میرسیم به یك نوع رابطه دیگری که از جهتی اهمیتش از دورابطهٔ دیگر نیز بیشتر است و آن « روابط اجتماعی» است که بر اساس «رفتار اجتماعی» افراد قرار گرفته است . اواقعاً هم اگر آن دو رابطه اولی در لحظات خاص ومناسبات خاص پیش میآید این رابطه دوم درحقیقت دائمی است ، بیست و چهارساعته است، ماهی سیروز موسالی سیصد و شصت و پنج روزه است . شما هر روحیه و هر تحصیلی داشته باشید بالاخره ناگزیرید در این خیابانها راه بروید ، در این تاکسیها و اتوبوسها سوار شوید ، کفش و کلاه و لباس بخرید ، در مؤسسه ای کارکنید یا خود تان کسب و کاری داشته باشید ، مسافرت بروید، خانه اجاره کنید یا بخرید ، برای خانه تان فرشی یا صندلی بخرید ، برای خانه اجاره کنید یا بخرید ، الی آخر .

بنده دراین مورد ، درمورد «روابطاجتماعی» ، «محیطاجتماعی» و « رفتار اجتماعی » ایران زمان صادق هدایت وارد توضیحی نمیشوم .

اولا ازآن موقع تاکنون چیزی نگذشته و خاطره آن زنده است ، و ثانیاً نمیدانم واقعاً تاکنون چقدر فرق کرده است . فقط یك چیز را میدانم و آن اینستکه اگر بگویم درمورد این رابطه سوم، صادق هدایت، وضعی میدید، بمراتب وحشتناکتر از دورابطه اول بهیچوجه سخنی به گزاف نگفته ام .

اين هم از اين.

بعدنو يسندهاي مثلصادق هدايت طبيعة بفكر ميافتادنكاه عمقي تري به این جامعه بیندازد و ببینداصلا ساختمان آن از چه قرارا ست . ميديد اولا سيزده ميليون از اين بانزده ميليون «ماليده» ؛ اينها «دهاتي» بودندکه اصلا بحساب نميآمدند ؛ نه خودشان از زندگي توقعي داشتند و نه بقیه برای آنها وجود انسانی قائل بودند. اینها در حقیقت «وسائلی» بودندکه یك جوري دنیا میآمدند ، یك جوري جان میكندند ، و یك جوری از دار دنیا میرفتند ، وحتی توجه ومواظنتی که مثلایك نجار به وسامل نجاریش ویك آهنگر بوسایل آهنگریش ابراز میدارد نسبت به «دهاتیها» ابراز نمیشد. میماندندو میلیون آدمیز ادکهدر چند شهر خرابه یا نیمه خرابه زندگیمیکردند؛ قسمت اعظم اینها نیز زندگی پرنکبت و پر محرومیت و پررنجی میکردند ؛ نه غدای درستی میخوردند و نه لباس درستی به تن داشتند ، نه در خانه حسابی مسکن داشتند و نهیزشك حسابی در اختیارشان بود . خـلاصه این میشد که رویهمرفته یك عده دویستسیصد هزار نفری میماندکه برسر نروت مملکت (کهبهرحالچیز قابلی نبود ) دعوا داشتند ؛ صحبت بر سراین بود که بین این دویست سیصدهزار نفر، کی رئیس ثبت قمصر شود وکی جناب آقای مدیر کل؛ کی

یك خانه سه اطاقی درخیابان رىداشته باشد وكی یكخانه هشت نه اطاقی در محلات شمالی ، كی سوار در شكه شود وكی یك اتومبیل لكنته یا غیر لكنته زیر با داشته باشد .

این هم از این . و ملاحظه کنید یك جوان تحصیل کرده ، یك نویسنده حساس ، یك فردآگاه دنیا دیده ، از این ضرباتی که یکی پس از دیگری براو فرود میآید ، از این ملاحظاتی که یکی پس از دیگری میکند چه حالی و چه روحیهای پیدامیکند ؛ و یادتان باشدکه این ملاحظات یك سلسله ملاحظات «بیطرفانه» نیست ؛ این اوضاع و احوال و این رابطهها تاروپود زندگی او را تشکیل میدهد .

منصفانه باید تصدیق کردکه در مقابل چنین صحنه ای خوشبین ترین آدمها و صبور ترین روحیه ها نیز به بدبینی و نومیدی میگراید، تا چه رسد به کسی که خودمایه ای از بد بینی دارد.

ولی اینجا استکه معجزهای بوقوغ میپیوندد و یکی ازجالبترین جنبههای روحیه صادق هدایت برما هویدا میشود .

صادق هدایت تسلیم غم نمیشود، در امواج نومیدی غرق نمیشود، ووسیله نجاتی پیدامیکندکه نه فقط اورا ازغم حال نجات میدهد، بلکه گوئی نوری از امید به آینده در افق فکری اومی افروزد.

این وسیله نجات عبارت بوداز کششی جادوئی بسوی ایران باستان و مخصوصاً ایران ساسانی. گوئی صادق هدایت بادوختن نگاه خود به ایران ساسانی میخواهد یك مطلب را خوب بخود حالی کند و مطلب دیگری رانیز استنتاج کند و به خود ثابت کند.

مطلب اول که صادق هدایت بهیچوجه نمیخواهد از یادش برود

اینست که این کشور و این جامعه همیشه اینطور نبوده و همیشه اینطور گرفتار فساد و ویرانگی و حقارت نبوده است. ایران کشوری بوده است که یکی اندو قدرت بزرگ دنیا بوده، که سامانی و سازمانی و حیثیتی داشته ، که شعارش پندار نیك و گفتار نیك و کردار نیك بوده، که مردمش شجاع و جوانمرد و راستگو و پاك طینت بوده اند، که یکدیگر را دوست میداشته اند و بیکدیگر احترام میگذاشته اند، که مورد احترام خارجی بوده اند، که زندگی انسانی میکرده اند...

ومطلبی که صادق هدایت میخواهد استنتاج کند و به خود تابت کند این ست که کشوری که این گونه بوده اند محال است بکلی تغییر ماهیت داده باشند، محال است حقیقتا و واقعاهمین هائی باشند که حالامامی بینیم. همه این فساد، همه این معایب، همه این نواقص، عرضی است، عاریه ای است، زودگذراست، امراضی است که مهاجمین نابکار باخود آورده اند، سرایتی است از اشغالگران خارجی؛ و دیریازود بالاخره ایران ساسانی بازخواهدگشت، دوران فروشکوه فراخواهدرسید، دوران درستی و نجابت و جوانمردی شروع خواهد شد، اهورامزدا بالهای خود را برفراز این کشور خواهد گشود و ایران - ایران جاودانی - باردیگر در خشیدن خواهدگرفت.

بردارید واین دونمایشنامه واین دو داستانی را که صادق هدایت در باره تاریخ ایران نوشته است بخوانید. پروین دختر ساسان، مازیار، آخرین لبخند، سایه مغول. صادق هدایت این آثارراچنان نوشته، چنان لحنی بکاربرده وچنان سوزی در آنهاهست مثل این که این وقایع همین دیروزاتفاق افتاده، مثل اینکه ماجراها کابوسهای وحشتناکی است که هم

اکنون از آن بیدارخواهیم شد. حتی قهرمانهای این داستانها صرفنظر از «پروین» که واقعاً درایران ساسانی زندگی میکند، همه روحاً در ایران ساسانی زندگی میکنند؛ دههاسال پس از تسلط عرب، مازیار از تغییر روحیهای که به ایرانیهادست داده مبهوت است، درزمان خلافت هارون الرشید «روزبهان» روزها بفکر تجدید ایران ساسانی است و شبها واقعاً زندگی ایرانی میکند، وقهرمان «سایه مغول»، چندین قرن پسازهجوم عرب، هنوز درحقیقت یك ایرانی ساسانی است که علیه مهاجمین تازه،علیه مغولها،میجنگد.

وصادق هدایت خود نیزوسایلی فراهم آوردکه بتواند هرچه بیشتر با ایران ساسانی زندگی کند. زبان پهلوی یادگرفت، به مطالعه متون پهلوی پرداخت، بعضی از این متون را به فارسی ترجمه کرد.

صادق هدایت عاشق ایران بودواین عشق چنان ریشه داروسوزان بودکه هیچ حرمانی وهیچ ناکامی نمی توانست آنراخاموش کند. ازیك سو چون تیزبین و آگاه بودنمی توانست معایب و مفاسد ایران زمان خودشرا (آنها راهم درنهایت شدت وحدت) حس نکند وازاین نظروجدان بیدار ایران شده بود. وازسوی دیگرطاقت نمیآورد این زخمها و جراحات را برتن ایران دائمی بداند، قطعی بداند. و آنوقت، هم بگذشته درخشان ایران پناه میآوردوهم این گذشته پرفروشکوه رانشانهای ودلیلی برایران درخشان فردانلقی میکرد.

درحقیقت این عشق صادق هدایت به ایرانکه درنوشتههای تاریخی او تجلی میکند چنان سوزان استکه در لحظاتی عیناً مثل عشقهای

سوزانی که مردها به زنها پیدامی کنند چشم تیزبین و حقیقت بین اورامیبندد و اورا وادار به حرفهائی میکند که نه واقعیت دارد و نه شایسته طبع انسان دوست او است. همه معایب و مفاسد ایران را به گردن مهاجمین گذاشتن، ایران ساسانی را بکلی صاف و پاك و مبرا از هرعیبی دانستن، واشغالگران خارجی را از صف انسانیان خارج کردن، اینها نه درست است و نه میتواند در روحیه صادق هدایت جا داشته باشد. ولی احساس صادق هدایت نسبت به ایران عینا مثل احساس یك فرزند است بمادر، و و قتی کسی مادرش به دست کسانی شکنجه های مهیب میشود در ماجرای شکنجه مادر حقا نمیتوان انتظار قضاوت بیطرفانه از فرزند داشت.

آتش مهر ایران در سراسر زندگی صادقهدایت در دل اوافروخته بود. شعلههای این آتشگاهی به صورت خشم از وضع ایرانی کهمیدید و گاهی بصورت یاد شیرینی که از ایران داشت و آرزوی شیرینی که درمورد ایران از دست نمیداد ظاهر میشد. البته سالها بعد در بعضی نوشتههایش مطالبی گفته که ظاهرا ناقض این روحیه بنظر میرسد ولی اولا کاملامعلوم و هویدا است که این مطالب از نهایت عصبانیت گفته شده ، و ثانیا این حرفها در حقیقت انکار بدیهیات است ، زیرا بهر حال و بهر صورت چگونه ممکن است حتی یك فرد کاملا عادی به کورش و داریوش افتخار نکند و از یاد عظمت و شکوه ایران هخامنشی و ساسانی بخود نبالد، تا چه رسد به صادق هدایت با اوصافی که میدانیم.

ملاحظه میکنید که اگرقرار باشد صورتی ازمیهن پرستان واقعی تدوین کنیم صادق هدایت درصدر آنها جای دارد (حتی معایب میهن پرستان متعصب را نیز دارد!) ، واگرقرار باشد صورتی از خسمتگزاران این جامعه تهیهکنیم باز هم جای نام صادق هدایت دربالای اینصورت است، و اینها علاوه بر هنر نویسندگیش که جای خود دارد ، و علاوه بر جائیکه در ادبیات جهانی برای ادبیات ایران باز کرده ....

و آنوقت چنین کسی را ، چنین نویسنده ای را ، صادق هدایت را ، میگویند نویسندهٔ بدی است ، میگویند نویسنده نیست ، میگویند مردم را از خواندن آثار او باید بر حذر داشت ....

تفو برتوای چرخ گردون تفو .....

11

شاهد عادل دراین چند هفته ای که در فرانسه بودم خانم «کریستیان روشفور» کتابی منتشر کردبنام «نوشتن،عجیباست» C'est bizarre, l'écriture کسانی که با ادبیات فرانسه آشنا هستند خانم کریستیان روشفور را میشناسند . این خانم چندسال قبل با نوشتن کتاب «استراحت جنگجو» سرو صدای زیادی بیا کرد و آخرین رمانش که «بهار در پارکینگ» نام دارد بارسال منتشرشد .

انتشارکتاب «نوشتن عجیب است» درست درایامی که درپاریس بودم برای من خیلی جالب و تقریباً معجزه آسا بود ، و اگر کمی استعداد این فکر را داشتم میتوانستم آنرا «اشارهای از عالم غیب» تلقی کنم . زیرا موضوع این کتاب درست موضوعی بود که آن روزها بمناسبت صادق هدایت مرا بخود مشغول میداشت .

این موضوع عبارتست از چگونگی خلق ادبی . چگونه یك نویسنده ، یك رمان یا یك نمایشنامه مینویسد ؟ دانه ماجرا چگونهدر

<sup>\*</sup> در حین نگارش این رساله مسافرتی به اروپا دست داد .

روح نویسند. کاشته میشود ؟ وبعد چطور نمومیکند ؟ چطورگسترش پیدا میکند ؟ چگونه شاخ و برگ مییابد؟

برای تحقیق دراینباره ، خانم «کریستیان روشفور» آخرین رمان خود یعنی «بهار در پارکینگ» را مورد مطالعه و تحقیق قرار میدهد . ملاحظه میکند که برخوردبا فلان جوان دانشجو دانهای در روح او کاشته است ، و بعد ماجرای دیگری که باطلاعش رسیده با این برخورد پیوند شده و به داستانی که میخواسته است بنویسد شکل داده ، و بعد اتفاق دیگری . . . .

با بپا ، خانم کریستیان روشفور با ماجرای خلق ادبی پیشمیرود.. ولی بالاخره بجائی میرسدکه رشتهٔ تحقیق و تتبع از دستش خارج میشود. دیگر خودش هم نمیداند چطور شد . فقط میداند، ودیگران میدانند ، که «بهار درپارکینگ» نوشته شد . یك خلق ادبی انجام گرفت . اثر ادبی بوجود آمد .

گوئی در روح نویسنده ( نویسنده بمعنی خالق ادبی ) کارخانه اسرارآمیزی تعبیه شده است که اختیارآن از دست خود نویسنده همخارج است . گوئی این کارخانه مواد اولیه خاصی (برطبق روحیه هرنویسنده) لازم دارد تا شروع به کاربکند (باز هم خارج از ارادهٔ نویسنده ، خارج از «آگاهی» نویسنده) ، گوئی وقتی نیز که این کارخانه شروع بکار کرد چندان اجازه دخالتی به نویسنده نمیدهد . هم طرز کار کارخانه از اختیار نویسنده خارج است و هم شکل محصولی که در پایان کاربوجود میآید . بحق ، بسیاری از نویسندگان از کتابی که نوشته اند مبهوتند .

شامد روزی روانشناسی وروانکاوی اسرار این کارخانه را بر ما

هویداکند . ولی ازهم اکنون علائم و شواهد بارزی هست که نمیتوانیم وجود این کارخانه را منکرشویم. یکی اینکه رمان نویس یا نمایشنامه نویس (یا شاعر) هیچوقت نمیتواند « تصمیم بگیرد » رمانی بنویسد یا نمایشنامدای بنویسد (یا شعری بگوید) ، وهر وقت نویسندهای خواسته است بزور « تصمیم » و تمایل شخصی اثری بنویسد چیز مزخرفی از آب درآمده. رمان باید خودش نوشته شود، نمایشنامه باید خودش نوشته شود، شعر باید خودشگفته شود . دیگر اینکه هروقت نویسنده ای خواسته است خلق ادبىرا وسيله نشرعقيدهاي ياتمايلي قراردهد بازهما ثرش چيزهجوي شده ، مگراین کهاین عقیده یا تمایل واقعاً بهقعر و جوداو راه یافته و درلوح ضمیر ناخود آگاه او نوشته شده باشد که در این صورت دیگر بصورت «عقیده» و «تمایل» در اثر ادبی ظاهر نمیشود . وبصورت جزء لایتجزای رمان یا نمایشنامه درمیآید . سوم این که در کشورهای دیکتاتوری که در صدد برما آیند ادبیات «دستوری» بوجود آورند همیشه ، بلااستثناء ، ادبیات را فلج میکنند ، میکشند . نازیسم در آلمان یا فاشسم در ایتالیا با کمونیسم در روسیه ، چگونه میتواند به رمان نویس یا نمایشنامهنو س دستوربدهد «این داستان دا بنویس» یا این داستان را «ا منطور بنویس» درحالي كه خود نويسنده نميتواند چنين دستوري بخودش بدهد ؟

توجه به این نکات تأییدی است بر مطلبی که نگارنده در فصل دیگری از این رساله تشریح کردم آن این که بهیچوجه نمیتوان «شخصیت اجتماعی» نویسنده رامیزان قضاوت در باره اثر ادبی قرارداد ویا درجهت عکس ، اثرادبی را میزان قضاوت در باره شخصیت اجتماعی نویسنده . اثر ادبی ، خلق ادبی ، در حقیقت وجود مستقلی است که باید برطبق ارزشهای خاص خود ، ارزشهای ادبی ، مورد قضاوت قرارگیرد .

و اما شخصیت خود نویسنده را بچه وسیلهای، برطبق چهمیز انهایی میتوان مورد قضاوت قرارداد ؟

اگرروزی روانشناسی و روانکاوی اسرارخلق ادبی را برما هویدا کرد وچگونگیکار این کارخانه را تشریح کرد شاید کلیدی نیز برای شناختن شخصیت نویسنده بدست بدهد ، زیرا ناگزیرضمیر ناخودآگاه نویسنده را معلوم میکند وبرای شناختن هر فردی چه وسیلهای بهتر از خواندن لوحهٔ ضمیر ناخودآگاه او ؟

و اما تا موقعی که این کشف انجام نگرفته است فقط یك وسیله برای پی بردن به شخصیت و روحیه خالق ادبی میماند ( البته صرفنظر از رفتار اجتماعی او، که این محدود به خالقین ادبی و مخصوص آنها نیست و هرفردی را میتوان بر طبق رفتار اجتماعیش مورد قضاوت قرارداد ، همچنانکه نگاه کوتاهی از این نظر به صادق هدایت انداختیم ) .

این وسیله عبارتست از مراجعه به نوشته های غیر از «خلق ادبی» نویسنده ، از قبیل نامه هائی که به دوستان و خویشانش نوشته ، مقالات مختلف ، نقد ادبی ، خاطرات ، آثار تحقیقی ، سفر نامه و نظایر آن . چنین نوشته هایی دیگر ربطی به کارخانه اسرار آمیز خلق ادبی ندارد . در این نوشته ها نویسنده خودش سخن میگوید ؛ تمایلاتش را بیان میدارد ، احتیاجاتش را اظهار میدارد ، حب و بغض را ظاهر میسازد ، نحوه روش و رفتارش را معلوم میکند، طرز فکر روز مره و معمولیش را ابراز میدارد ... اینك مناسب است که پس از بحثی که از نظر خلق ادبی در باره صادق هدایت شد یك مطالعه اجمالی نیز از این نظر از او بعمل آوریم . سفر نامه کوتاه «اصفهان نصف جهان» چه از نظر این مطالعه و چه از بسیاری جهات دیگر از با ارزشترین آثار صادق هدایت است .

در «اصفهان نصف جهان» چه می بینیم؟ و این رساله چه کلیدهائی از شخصیت و روحیه وطرزفکر هدایت بدست ما میدهد ؟

۱ اولین نکتهای که در «اصفهان نصف جهان» جلب نظر میکند « دقت دید » است . در « مشاهده » صادق هدایت کوچکترین اهمالی ، کوچکترین تنبلی، کوچکترین سهل انگاری وجود ندارد . وقتی به «چیزی» نظرمیاندازد ، میخواهد ایسن چیز یك خیابان باشد ، یا یك ساختمان ، یا یك جمعیت ، یا یك آدم ، یا یك حیوان ، بلافاصله مهمترین مشخصات برجستهٔ آن چیز را می بنید ومثل یك دوربین عکاسی ضبط میکند . باین ترتیب است که خواننده چنین بنظرش میرسد که شخصاً خودش این مشاهده را کرده است .

ملاحظه کنید: « وقتی که اتو مبیل راه افتاد هو اکم کم تاریك میشد، کوههای کبود با رنگ فولادی زمینهٔ آسمان مخلوط میگشت. بائین کوه یك نوار سبز مغز بسته ای و یك شیار نمکزار بود که از دور برق میزد» مثل این نیست که خودتان این منظره را دیده اید ؟ و یادتان باشد که این مشاهده میر بوط بیك لحظه زودگذر حرکت در اتو مبیل است. و یا: «قهوه چی بیشانی گرد و براقی داشت که دورش موی سرخ در آمده بود، با پیراهن وشلوار سیاه ، ویك چنته کوچك هم به کمرش بود که کارکیف بول را میکرد».

اینجا باید یك نكته را نیز تذكردهم وآن اینست كه درست است درموقع خلق ادبی ، «كارخانه خلق» كارخودش را بالاستقلال میكند، ولى بهرحال مواد اولیه كارخانه بوسیله چشم و گوش نویسنده تحویل میشود، و بنابراین دقت نظر نویسنده تأثیر زیادی در اصالت مواد اولیه دارد. با این «مشاهده كامل» كه طبیعی صادق هدایت است تعجبی نیست

که آثار او علاوه برهمه محاسن دیگر ، موزهٔ اصیلی از ایرانیان مختلف، از زندگی ایرانی ، و از مناظر ایرانی است .

۲- توأم با دقت نظر دومین نکتهای که در «اصفهان نصف جهان» جلب نظر میکند دقت توصیف ، موجز بودن توصیف ، وحتی به تعبیری برهنگی پر تأثیر توصیف است . توضیح آن که ممکن است نویسنده یا سفرنامه نویس در عین حال که دقت نظر داشته باشد و همه چیز را کم و بیش بطور کامل ببیند ، در توصیف چنان راه تطویل یا مغلق گویی یا توضیحات ملال آور بپیماید که تیزبینی اش نفعی عاید خواننده نکند ، سهل است ، او را خسته وملول کند . در توصیفهای صادق هدایت نه یك کلمه زیاد است ، نه یك کلمه زیاد است ، نه یك کلمه را به تعبیری میتوان گفت که دوربین عکاسی او با همان دقتی که عکس برداری کرده عکس را برای تماشا تحویل میدهد .

جای آن دارد که این صفت مشخص صادق هدایت سرمشقی برای همه کسانی باشد که بهرعنوانی قلم بدست میگیرند ، اعم از اینکه تاریخ نویس باشند یا اقتصاددان یا خبرنگار یا کارمند اداره . یکی از معایب اساسی نوشته های فارسی (در هررشته) همین است که نویسنده فکر اصلی خود یا عین فکر خود را ، که خیلی معلوم ومعین است، با همان کلماتی که درمغزش نقش می بنددنمی نویسد، و بجای آن میپردازد به جمله پردازی که بنظرش زیباتریا مردم پسندتر یا «ادبی تر» یا «اداری تر» میآید .

۳\_ «اصفهان نصف جهان» به بهترین وجهی معرف روح محقق و متتبع صادق هدایت است . هدایت بدیدن ظاهر هیچ چیزی، هرقدرهم کامل بیند ، قناعت نمیکند . میخواهد به کنه مطلب بی برد ، سابقه آنرا

شاهد عادل المحال المحال

بداند ، اصل آنرا بداند . وقتی در «دلیجان» میشنود که اهالی با زبان بومی خاصی صحبت میکنند فوراً از یك «امنیه» چند لغت یاد میگیرد (بش ، یعنی برو ؛ بوره ، یعنی بیا ؛ ناتی ، یعنی نمیآیی ؟) و بمحض اینکه امنیه میگوید «بوره بشیمون» یعنی «بیابرویم» ، هدایت میگوید «من فوراً یاد زبان کاشی افتادم که مون ودون زیاد دارد مثل بخوریمون ببریدون وغیره» . میتوان حدس زد که اگر اقامت هدایت در دلیجان از یك ساعت تجاوز میکرد و مثلا بیك هفته میرسید میتوانست رساله کوتاهی درباره زبان بومی دلیجان بنویسد .

از مساجد اصفهان گرفته تا كليساى جلفا ، و از خيابان گرفته تا خرابههاى قديمى خارج شهر ، همه جا هدايت مطالعه ميكند ، تحقيق ميكند ، توضيح ميگيرد وتوضيح ميدهد .

از هیچچیز نمیتواند سرسری رد شود .

۴- قضاوت هدایت هیچوقت یك جانبه نیست ، جمع هیچ مقدار زشتی سبب نمیشود که یك زیبائی را درمیان آن نبیند ، ودرمیان هر مقدار زیبائی اگرزشتی باشد دربارهٔ آن قضاوت علیحده میکند. درشهرقم که آنرا «شهرمرده ها ، عقربها ، گداها و زواره ا» مینامد ضمناً میگوید: «گلدسته و گنبد ، جلو چراغ و روشنائی اسرار آمیز مهتاب بی اندازه قشنگ و افسانه مانند بنظر میآمد» . درموردمردم اصفهان ضمن اینکه عقایدغیر مساعد غیر اصفهانیها را در مورد اصفهانی ها ذکر میکند میگوید: «ولی مساعد غیر اصفهانیها ظاهراً خونگرم و خوش اخلاق هستند» و بعد اضافه میکند: «البته تجر به سه چهادروز بدردشناختن مردم نمی خورد».

جهل برزبان راند. دربازدیدی که از چهل ستون بعمل آورده استمیگوید « در باغ از ما اجازه ورود خواستند و این خودش اسباب امیدواری بود » . بنظر من این جمله هدایت را باید قاب گرفت و در هر خانه و هر اداره ایرانی آویزان کرد . برای ما مردم بی حوصله، هراجازه ای یك نوع مزاحمت و تصدیع بشمار میرود ، وبلافاصله گله و شکایت را شروع می کنیم . ولی هدایت که میداند چنین نظارتی برای حفظ یك بنای تاریخی قدیمی لازم است از آن حسن استقبال میکند و ابرازشادی می کند .

۵\_ نکتهای راکهاکنون میخواهم تذکر بدهممیتوانم «روحیه شدید انتقادی» بنامم یا «طبع خرده گیر» یا نظایسرآن، ولی هیچکدام از ایس تعبیرات مطلب را آنچنانکه باید نمیرساند.

قبلاتوضیح دادم که هدایت قضاوتی صحیح وسالم دارد، حق هر مطلب را ادامی کند و تحت تأثیر قرار نمیگیرد. زیبایسی را بجای خود میستاید و زشتی را بجای خودمحکوم میکند. با توجه به این روحیه، باید بدانیم که صادق هدایت هیچگونه تصمیم قبلی به انتقادندارد، حتی هیچ کونه تمایلی به عیب جوئی ندارد. برعکس، مایل است که هرچه میبیند زیبا باشد و خوب و خالی از عیب. اتفاقاً همین کتاب «اصفهان نصف جهان» بهترین دلیل ومدرك براین روحیه هدایت است وستایشهایی که هدایت در این کتاب از هنرایرانی، میراث فرهنگی ایران، زیبایی بناها و نقش و نگارها، و عظمت گذشتهٔ ایران میکند چندین برابر انتقادهایی است که بعمل میآورد. ولی این وضع خاص «اصفهان نصف جهان» در میان آثار

شاهد عادل ۱۳۵

هدایت علتی دارد و آن اینست که در کمتر جایی در ایران این همه زیبایی دریك جامتمر کزومتراکم است. وشاید اصولا بهمین جهت است که هدایت مبادرت به نوشتن این سفر نامه کرده و خواسته است این خاطرهٔ خوش را به یادگار نگهدارد.

ولی همه «جهان»، «نصف جهان» نیست، و همه زندگی ، اصفهان نیست. در زندگی در مقابل هر زیبایی ، صد زشتی وهزار زشتی هست، و درمقابل هر لذت، صد رنج وهزار رنج؛ و آنوقت درمقابل این سریال با عظمت زشتی ورنج و کثافت، طبع زیبا پسند و کمال خواه صادق هدایت رنجیده می شود، رنجور می شود، آشفته می شود، منقلب می شود.

وسپس سيل انتقاد، فرياد خشم، نالهُ رنج....

درموقع تفكروقضاوت درباره «روحيه شديد انتقادى » يا «طبع خردهگير» صادق هدايت هميشه بايد اين نكته را در نظر داشته باشيم و يادمان باشد كه هدايت با خون دل انتقادميكنــد نه با رغبت واشتياق . چند نمونه از «اصفهان نصف جهان» :

«ولی مسافرت به این آسانی انجام نمیگیرد. اولاچهار نفراز رفقا حاضر شدند که بامن بیایند ولی جز مایهٔ در دسر چیز دیگری نبودند و خرده خرده تحلیل رفتند. از آن گذشته دوندگی برای گرفتن جواز واز همه بدتر اشکال پیداکر دن اتومبیل بودکه سرساعت حرکت کند، مسافر باندازه معین پیدا شود، شوفر صلاح بداند، و بالاخره همهٔ استخاره هاخوب بیاید، بطوریکه تاآن دقیقهٔ آخر معلوم نبود حرکت میکنیم یانه، تااینکه گوش شیطان کر بعد از شش ساعت معطلی در گاراژ سوار شدیم ».

آخراین هم زندگی شد؟

«کهریزك بادرختهای مرتب ودودکش کارخانهٔ قند سازی پدیدار شد. بازهم جوازخواستند، من دیگر تکلیف خودم رافهمیدم ودانستم هر جایك درخت ببینم باید جوازم راقبلاحاض بکنم.»

جوانهالابد نمیدانندکه درآن زمان برای بیرون رفتن از هرشهری، برای هرمسافرت کو تاهی، جواز لازم بود.

یا :

«... باضافه یادگارهائی که روی دیوار نوشته اند ومیخی که معلوم نیست کدام دست چلاق شده روی کاشی کوبیده است!»

يا :

«کلیسا (درجلفا)کاشیکاری است، ازهمان کاشیهائی که دربناهای دوره صفویه دیده می شود ولی فرقی که دارد آنراتمیز نگهداشتهاند کسی روی آن یادگارننوشته و دیزی هم زیرش بارنکرده اند».

عددرست همین جا و به دنبال توضیحی که در باره روحیه هدایت و «روش روحیش درمقابل زندگی » دادم باید اشاره به دوسه جمله در «اصفهان نصف جهان» بکنم که شاید نورخاصی بهمه زندگی اومی باشد کلیدی برای بسیاری معماهای زندگی اوست. ملاحظه کردیم که هدایت از زشتی ها و کثافات زندگی رنج شدید میبرد ، و چون رشته رنجها در دنیای او تقریباً بی انتها ولاینقطع بود هدایت در حال رنج تقریباً دائم بسرمیبرد. چقدرمی شود تحمل رنج کرد؟ تاکی میتوان بدون امید فردای بهتری تاب بدیهای امروز را آورد؟ کجامیتوان پناه برد؟ چگونه میتوان نحات بافت؟

درراه قم:

«دراین وقت اتومبیل ما افتاد میان کوههائی که حلقه وار قرار گرفته بودند.... روی ابرسفیدیکهکنارآسمان بود رگههای سرخ بیدا شده بود.... هوا زیاد لطیف بود. من چشمهایم رابهمگذاشته بودمونفس بزرگهمیکشیدم، باخودم میگفتم چه خوب بوداگرهیچوقت نمی ایستادو همشه میرفت، ساعتها، روزها، سالها!»

وچند سطرپائین تر:

«ازدور درخت و کشت زارهای سبز نمودار شد . دهای ها با قبای قدای برنگ آسمان دراین ساعت گرگومیش زمین را بیل میزدند و کارمی کردند. من خسته بودم، سرم گیجمیرفت. بنظرم آمد اگرمرادر آنجا میگذاشتند باهمان مردمان میتوانستم یك زندگی تازه وسادهای بکنم . عرق بریزم و زمین را شخم بزنم ، زمین دروشده با بوی گوارا ، بوی مخصوص بخودش، روزها ماهها سالهاهیچ خسته نمیشدم اول پائیز کلاغها روی آسمان پرواز می کردند ، زمستان ها زنها دوك میسریسیدند و قصه می گفتند و از قیمت گندم ، جو، آب ، زمین و غیره صحبت می کردند. ، یک زندگی دیگر، یك دنیای دیگر...

۷ وحالا میرسیم به اسلحه بسرائی که هدایت برای جنگ با زندگی پررنج، برای مقاومت درمقابل دنیای پراززشتی دردست داشت، وبا این اسلحه بودکه هدایت باصطلاح «شاخ درشاخ زندگی میداشت» : طنزوبذله گوئی.

با اینکه استعداد شایان تحسین صادق هدایت در طنزوبذله گوئی در بسیاری آثار او بمنصه ظهور آمده است شاید فقط دوستان ومعاشرین هدایت باشندکه به قدرت فوق العاده اودرطنزیی برده اند.

یك نویسنده فرانسوی گفته است «طنز رنجی است که مناعت داردو نمیخواهد خود را نشان دهد». این فرضیه را نمی توان بدون بحث قبول کرد. شاید به این دلیل که بسیاری از کسانی که رنج شدید میبر ند و مناعت هم مانع آنها از نشان دادن آن می شود رنج خود را به لباس طنز در نمی آور ند. آیا خود «رنج کشان» بدودسته بکلی متمایز تقسیم نمیشوند؟ یك دسته آنها که آمادگی برای رنج دارند و رنج ، طبیعی و جودشان است؛ ودستهٔ دیگر آنها که برعکس، آمادگی فوق العاده ای برای شادی، برای لذت از زندگی، برای اشتیاق و شوروهیجان دارند ، ولی زشتیهای دنیا، پلیدیهای دنیا، کثافتهای دنیا، روح پر اشتیاق آنها را خفه میکند؟ شاید این دسته دوم باشند که درعین رنج بردن از دنیا، تا آنجا که میتوانند شادی طبیعی خود با رنج دنیا میجنگند، اعم از اینکه در فواصل رنجها ، شادی ابراز دارند و طنز گویند ، و یا باچماق طنز برفرق رنج بکو بند.

هر كدام ازاين فرضيات صحيح باشد، صادق هدايت از در خشانترين بذله كو يان وطنز نويسان دنيا بود.

## در آغاز «اصفهان نصف جهان»:

«.... درمدرسه ابتدائی که بودم برای سه ماه تعطیل تابستان.... از طرف مدیر اخطار شد که باید روز نامه خودمان را بنویسیم.... من یکی دوروز آنرا نوشتم و بعد فورمولی بنظرم آمد که با اندك تغییر در روز ، هشتاد و هشت روز دیـگرش راقبلا تهیه کـردم ، و آن فورمـول ایـن بود:

«صبح زود برخاسته وضوساختم، نمازصبح راخواندم وپس از دعا بوجود مدیرمحترم وناظم معظم صرف چاشت کرده ، ظهر پس از صرف ناهارچهار رکعت نماز بجای آوردم. بعد از ظهرقدری علم الاشیاء و تاریخ انبیاء خواندم. شب نماز شب را بجا آوردم و دعا بوجود مدیر محترم کرده خوابیدم»

تمام ریا و تصنع و ظاهر سازی که درعر صههای مختلف، از خانوادگی گرفته تا اجتماعی، واز تجاری وصنعتی گرفته تا اداری، بلای جان مااست در این «فورمول» صادق هدایت خلاصه شده است.

در حسن آباد یك زن كولی برای هدایت فال می گیرد و میگوید دختر بلند بالای سیاه چشمی برای اومیمیرد: «من خندیدم و آدرس آن دختر راخواستم، اوهم دیگر باقیش رانگفت»

## جای دیگر:

«اتومبیل مابوق زد وازمابین اتومبیلهای دیگرخودش را ردکرد. همهٔ آنها پراز مسافربود، بچه شیرخوار، زن ناخوش، مرد روبقبله،مانند مرغ وخروس وجوجه سبد مرغ فروشان روی هم سوار بودند وپشت هم وارد میشدند بدون اینکه فکرجا ومنزل وغیره را بنمایند. فقط بهامان خدا و عقربها بودند، و اگر هم میمردند که صاف به بهشت میرفتند!»

۸ چگونه میتوان منکر عشق هدایت به زندگی، به کمال وبه زیبائی شد؟ یکی ازمشخصات «اصفهان نصف جهان» پیشنهادهای متعددی است که برای بهبود اصفهان وحفظ آثارقدیمی وهنری واحیای فرهنگی و ایجاد «صنعت جلب سیاح» میدهد.

ىك جا:

«اصفهان بهترین شهربرای جلب مسافراست. تاکنون چندین مسافر آمریکائی بتماشای اصفهان آمده اند. نمایشگاه لندن و کتابهای «پوب» در این قسمت بدون تأثیر نبوده؛ ولی چیزی که کسر دارد نداشتن مهمان خانه های خوب است. با آثاری که در اصفهان موجود است میتوان آنرا یکی از بهترین شهرهای دیدنی دنیامعرفی کرد و چون در مرکز ایران واقع شده میبایستی یك خط سیر از شمال بجنوب برای مسافران تعیین شود که همهٔ شهرهای مهم و تماشائی از حیث منظره طبیعی و آب و هوا و یا آثار تاریخی را بهم اتصال بدهد و در ضمن و سایل آسایش مسافر دادر آنها آماده بکنند و مرکز آن اصفهان باشد.»

این سطورکه در سال ۱۳۱۱ نوشته شده است حالت یك پیشگویی پیغمبرانه را ندارد ؟

جای دیگر :

«چهل ستون را میشود موزه خوبی که نمایندهٔ آثار زمان صفویه باشد ترتیب بدهند . باین معنی که همه آثار بازماندهٔ صفویه را از قالی

و لباس و غیره در آنجا جمع آوری نمایند و برنگ و روی آن زمان بیارایند و بدین ترتیب یك موزه حسابی میتواند بیش از خرج خودش عایدی داشته باشد.»

در مورد مسجد جامع ، پس از یك توصیف کامل و دقیق آن :

«چقدر فکر ، چقدر وقت ، چقدر عمر ، زحمت ، پول ، اراده ،

ذوق و چشم در این خانه های جواهر نگار بمصرف رسانیدهاند . برای

اینکه بی ذوق ترین اشخاص را در آنها جادهند و همانها سبب خرابی و

ویرانی آنهارا فراهم آورند ؟ مسجدجامع یك موزهٔ صنایع ظریف است.

میبایستی هنرمندان و نقاشان و صنعتگران را در آنجا حای داده باشندتا

روح آنها از این نقشها الهام بگیرد ، نه کسانی که در منبت کاری کنده

هیزم بکوبند ، زیر طاق گچ بری دیزی بارکنند، به دیوار خاتم کاری

پیمسوز روشن بیاویزند ، و کاشیها را بدردند و بفروشند . »

و اینها فقط نمونه است . براستی میتوانگفت که «اصفهان نصف جهان» از یك نظر مثلگزارش کمیسیون با صلاحیتی است که مأمور شده است در باره امکانات پیشرفت اصفهان در عرصههای مختلف مطالعه کند وگزارش جامعی بدهد .

۹ جای دیگری در این رساله از وطن پرستی حاد و صادقانه هدایت صحبت شد. ولی آنچه آنجاگفتیم از روی داستانهای او و اشخاص این داستانها بود. در «اصفهان نصف جهان»که صادق هدایت از زبان خود سخن میگوید وطن پرستی او و شوریکه در عشق به ایران دارد بطرز تقریباً جانگدازی ظاهر میشود.

درموردكوه آتشگاه ميگويد:

«كوهآ تشگاه روزآ باديش شكوه مخصوصي داشته است .......

مانند آتشساده و پاکیزه بوده ، همانآتش جاودان ، نماینده پاکیزگی و زیبائی ، که بسوی آسمان زبانه میکشیده و در شبهای تار دلهای افسرده را قوت میداده و از نزدیك با پیچ و خم دلسر با با روان انسان گفتگو میکرده .»

شب روزیکه بتماشایکوهآ تشگاه رفته :

«من صفحهٔ گیتارهاوائی را گذاشتم ؛ زیر و بم آن در هوای ملایم شب آغشته میشد. هیکلکوه آتشگاه آنجا دور ومرموز در روشنائی مهتاب پیدا بود . نمیدانم چرا این ساز مرا بیاد روز آبادی آتشگاه انداخت . روزهای پرافتخار که مغان سفید پوش با لباس بلند ، چشمهای درخشان، جلو آتش زمزمه میکرده اند ، مغ بچگان سرود میخواندند و جامهای باده دست بدست میگشته است . آنوقت جسم و روح مردم آزاد و نیرومند بوده .....»

در خود بازدیداز آتشگاه یك جمله دوسطری هست كه واقعاً آتش بدل میزند و نشان میدهدكه در فراق دوران مجد وعظمت ایرانهدایت چه سوز وگدازی داشته است :

«رفیقم از طرف دیگرکوه رفت . من یك تكهروزنامه ازجیبمدر\_ آوردم و در محراب آتشكده آتش زدم كه شعلهكشید و زود خاكستر شد . »

جای دیگر میگوید :

«ایران چقدر بزرگ ، قدیمی واسرار آمیز است!»

١٠ ـ يكي ازبارزترين مشخصاتصادق هدايتكه بهبهترين وجهي

معرف روح انسانی و پررحم و شفقت، ومهر بانی او است حیوان دوستی است . تماشای هر حیوانی ، ازسگوگر به و دیگر حیوانات اهلی گرفته تا پروانه و پرنده و خزنده ، موجی ازمهر بانی وعشق دردل صادق هدایت بوجود میآورد . از طرف دیگر متأسفانه میدانیم کسه در کشور ما با حیوانات چقدر بدرفتاری میشود و از خر گچی که بخیال خودش بقصد منفعت بیشتر حیوان بیچاره را زجر میدهد گرفته تا کودکی که بقصد «تفریح» به سگ و گر بهلگد میز ندوسنگ پر تاب میکند ، همه زندگی جهنمی برای حیوانات فراهم میکنیم . بدون تردید یکی از رنجهای بیست و چهار ساعته صادق هدایت مشاهدهٔ این مناظر وحشت انگیز بوده است :

«آ نجا زیر درخت دو شتر خوابیده بودند . ساربان بصورت یکی از آنهامشتذدوافسارش راکشید . حیوان نگاه پرازکینهای به اوانداخت ولوچه آویزانش را بازکرد ، فریادکشید ، مثل این بودکه به او و نژادش نفرین فرستاد . »

و :

«کمی دورتر یكالاغ زخمی سربزرگش را بائین گرفته بود مثل اینكه مرگیرا مانندپیش آمدگوارائی آرزو میكرد . پهلویش یك كرهالاغ سفید باچشمهای درشت سیاه ، گوش دراز و پیشانی پف كرده ایستاده بود. میخواستم سر او را نوازش بكنم و اگر سقم سیاه باشد دعاكنم كه هر چه زود تر بمیرد تا بروز مادرش نیفتد .»

و

« در راه برخوردیم به یك دسته الاغكه بارشان خار بود . شوفر

که خواب آلود بود اتومبیل رانگه نداشت ، چراغ چشم یکی از الاغهارا زد ، جلو آمد وسرش خورد به اتومبیل و برزمین غلتید . شوفر وصاحب الاغ بهم فحش دادندماهم رد شدیم. »

خدا میداندچنین مناظری چه غوغائی در دل هدایت برپا میکرد. خوشبختانه گاهگاهی هم استثنائاتی بود ، جاهائی که حیوانات خوش بودند:

« رفیقم که بیاده شده بود یك دسته از گلهای صحرائی را چید . صدای دوپر نده کوچك میآمدکه باحر ارت هرچه تمامتر گفتگو میكردند، و بعد از آنکه اتومبیل براه افتاد هنوز صدای مباحثه آنها شنیده مستد . »

چه موزیکی! چه بهشتی!

و یك جاكه از چند سوسمار كوچك صحبت میكند توصیف چند سطری او شكل یك داستان كوتاه را بخود میگیرد ، و درعین حال كه عشق او را به حیوانات نشان میدهد ، نشانهای از قوه تصور بزرگاو است .

۱۱\_«اصفهان نصف جهان» را ازجهات مختلف میتوان موردمطالعه قرار داد و لذتهای گوناگون میتوان از آن برد . ولی یك جنبهٔ آن که شاید کمتر مـورد توجـه قرار گرفته ، اینست که ایـن کتاب بهترین «راهنمای اصفهان» است . با اینکه حالا سی و هشت سال از نگارش آنگذشته شاید به اشكال بتوان در آن نكاتی یافت که کهنه شده باشد و قابل استفاده نباشد . مخصوصاً توضیحاتی کهدربارهٔ بناهاو نقاشیها و خیابانها و خلاصه همهٔ گنجینه های هنری اصفهان داده و تاریخچه های کوتاه و پری که از غالباین آثار هنری داده کهنگی پذیر نیست وهمیشه خوب و

قابل استفاده است . شاید کار خوبی باشدکه «اصفهان نصف جهان» بطرز زیبا و نفیسی چاپ شود و در نقاط دیدنی اصفهان و مهمانخانه ها در دسترس طالبین قرار گیرد .

۱۲ \_ بالاخره « اصفهان نصف جهان » تمام میشود و شماکتاب را میبندید . در آنچه خوانده ایدغرقید ، از دنیاها عبور کرده اید ، از قرون گذشته اید ، احساسات گوناگون در شما انگیخته شده است و شایدروزها تحت تأثیر این کتاب باقی بمانید .

این کتاب چند صفحه بود ؟ سیصد صفحه ؟ چهارصد صفحه ؟ بانصد صفحه ؟

باور نکردنی استکه «اصفهان نصف جهان» فقط پنجاه و نه صفحه است . بله ، فقط پنجاه و نه صفحه ، واینهمه مطلب، چنین دنیائی بزرگ، چنین دورنمائی وسیع و رنگارنگ و همه جانبه .

فقط قلم یك نویسندهٔ بزرگ است كه میتواند اینطوریك دنیا و بلكه چندین دنیا را در پنجاه و نه صفحه خلاصه كند .

公公公

بدین ترتیب «اصفهان نصف جهان» شاهد عادلی است که درباره شخصیت هدایت ، دربارهٔ روح هدایت ، دربارهٔ دانش هدایت و دربارهٔ هنر هدایت گواهیمیدهد .

اگر کنجکاو باشیم که بدانیم صادق هدایت روزها را چگونه سر میکرده ، چه شادیها و چهخوشحالیهائی داشته ، چهرنجهاوعذابهائی را تحمل میکرده ، نظرش بدنیا و بکشورش چهبوده ، چهافسوسهائی و چه آرزوهائی داشته ، و همینطور دهها سؤال دیگر که میتوان درباره او

طرح کردهیچیك از آثار او باندازهٔ «اصفهان نصف جهان» نمیتواندر اهنمای ما باشد ، همچنان که جواب بسیاری از سؤالاتی را که در مورد آثار خلق ادبی او برای ما طرح میشود میتوانیم در «اصفهان نصف جهان» بیابیم.

## 17

چند ایراد آنچه دراین رساله گفته شداز حدودیك بحث خیلی كو تاهوفهرست وار تجاوز نمیكند. در حقیقت نه فقط درباره مهمترین نكات مربوط به آثار صادق هدایت به اشارات كو تاهی اكتفاشده بلكه بمنظور حفظ ایجاز واختصار، بسیاری مطالب بكلی ناگفته مانده است. واتفاقاً بنده میخواهم از ایسن فرصت استفاده كنم و بمناسبت اهمیتی كه دو سال آینده ، یعنی سالهای ۱۳۵۰ و ۱۳۵۱ ، از نظر صادق هدایت دارد پیشنهادی بكنم.

صادق هدایت درسال ۱۲۸۱ بدنیا آمد ودرسال ۱۳۳۰ درگذشت.

بدین ترتیب سال ۱۳۵۰ بیستمین سال درگذشت اووسال ۱۳۵۱ هفتادمین
سال تولد اواست. چه خوب و بجاخواهد بود که در این دوسال کنفر انسها
و کنگره ها وسمینارهائی نه فقط بمنظور تجلیل و بزرگداشت او ، بلکه
برای تحقیق و تتبع در آثار او تشکیل شود. صرف نظر از مقالاتی کو تاه، و
غالباً در مورد نکته ای بخصوص، هنوز تحقیق اساسی در باره صادق هدایت
بعمل نیامده است. بعنوان نمونه، کافی است تذکر دهم که هنوزیك بیوگرافی

کم وبیش کامل ازصادق هدایت نوشته نشده است. ووقتی بخاطر بیاوریم که ما، در مورد بزرگترین نویسندگان و دانشمندا نمان، از فر دوسی و حافظ و سعدی گرفته تا بوعلی و ابوریحان و زکریای رازی، عیناً دچار همین نقص هستیم اهمیت مطلب معلوم میشود. تا هنوز معاصرین صادق هدایت حیات دارند لازم است که اقلا، طرحی از زندگی او تدوین شود تا شرح حال او نیز مثل نویسندگان گذشتهٔ ما تبدیل به چند سطر پر از «شاید» و «اگر» و «اما» نباشد. و تازه مسئله شرح حال یك نکته است از صد نکته ، یك مسئله از صد مسئله.

امیدوارم این بیشنهاد، هم موردتوجه ادبا و نویسندگان وعلاقمندان به صادق هدایت قرارگیرد و هم سازمانها و دستگاههای دولتی و غیردولتی که نقشی و مسئولیتی در باره امور فرهنگی و ادبی و هنری کشور ما بعهده دارند.

واما در مورد بحث کوتاهی که طی این سلسله مقالات بعمل آمد؛ بنده لازم می دانم که همانطور که مزایا و مشخصات برجسته صادق ـ هدایت ذکر شد ذکر مختصری از ایراداتی که بر او وارد است بعمل آمد.

البته دراین موردبدونکته باید توجه داشت: یکی اینکه چه در مورد محسنات وچه درمورد ایرادات، بحث فعلی خیلی کو تاه وموجزاست ودرهردوعرصه بسیاری مطالب ناگفته مانده ومیماند. ودیگر اینکه طبیعة آنچه میگویم نظر بنده است که ممکن است مورد قبول دیگران ویا عده ای نباشد؛ و فقط بابر خورد عقاید است که بتدریج میتوان بحقیقت نزدیك شد.

نگارنده بذکرچند ایرادکه بنظرمن به صادق هدایت وارد است اکتفاهیکنم.

اولین نقصی که در آثار صادق هدایت جلب نظر میکند نقص فارسی، نقص زبانی، نقص دستوری است. این نقص در مورد صادق هدایت واقعاً جالب است زیرا از سوی دیگر میدانیم که زبان صادق هدایت چقدرغنی، چقدرشیرین، و چقدر رنگارنگ است واصولا هدایت از نظر وارد کردن «زبانهای مختلف» طبقات مختلف جامعهٔ ایرانی، چقدر بتوسعهٔ زبان و به زبانشناسی فارسی خدمت کرده است. ولی همه اینها مانع از این نیست که صادق هدایت قواعد زبان فارسی را آنچنانکه باید و شاید نمیداند و نوشته های او رانمیتوان بعنوان نمونه های فصاحت و بلاغت ذکر کرد.

دوسه عامل دراین «نقص فارسی» صادق هدایت نقش اساسی بازی کرده است. یکی اینکه اصولا درکشور ما به تعلیم زبان فارسی توجه نمیشود. هم اکنونکه شاید پیشرفتهای مختصری در تعلیم فارسی شدهباشد تعدادکسانی که زبان فارسی راکم وبیش خوب میدانند و میتوانند یک صفحه صحیح بنویسند بسیار بسیار قلیل است چه رسد بزمان تحصیل صادق هدایت که خواهش میکنم روزنامهها وکتابهای آن زمان رابردارید و بخوانید و ببینید چه جنگل مولائی است. وقتی نویسندگان کتابها و روزنامهها چنین بودند دیگر تکلیف آقای «معلم انشاء» معلوم است، که لابد چون ریاضیات وفیزیك وشیمی نمیدانسته، وازتاریخ و جغرافیا هم سردر نمیآورده، ناچارمعلم انشاء شده است!

درچنین محیطی، درچنین مدرسه ها و کلاسهائی ، صادق هدایت فارسی بادگر فته است.

وبعدهم که ذهن خودش بازشده ونبوغخودش شکفته ودرجستجوی علم و هنر وذوق برآمده است به زبان فارسی چه کتابهائی می توانسته است پیداکند؟ در پنجاه شصت سال قبل چندکتاب بزبان فارسی موجود بوده که تشنه ای مثل صادق هدایت را سیراب وگرسنه ای مثل اور اراضی کند ؟ بظن قوی صادق هدایت طی چند ماه هرچه کتاب بزبان فارسی بوده (غالباً ترجمه و بیشتر آن مغلوط!) تمام کرده و بعد نگاه مأیوسی باطراف انداخته است.

خوشبختانه در این مورد صادق هدایت شانس دیگری داشت و آن اینکه زبان فرانسه را ازکودکی آموخته بود وبدین ترتیب گنجینهٔ بی پایان علم وادب فرانسه دراختیاراوقرار داشت.

ولی این وضع یك نتیجه اجتناب ناپذیر داشت و آن ایسنکه «فورماسیون» صادق هدایت به زبان فرانسه انجام گرفت، دنیا را بزبان فرانسه شناخت، وکم وبیش عادت کردکه بفرانسه فکر کند. زبان فارسی فقط ازراه گوش وارد روح اومیشد، واین فارسی طبیعة چه فارسی بود ؟ فارسی کوچه وخیابان،فارسی رفقا وخویشان، فارسی کلفت و نوکر ..... والبته این نکته را نیز باید تذکر بدهم که همین نقص درهدایت موجب «کمالی» شد وآن این بودکه بدون تفرعن وخود بگیری «ادبا»، بفارسی همهٔ مردم گوش میکرد، هیچ فارسی رادست کم نمیگرفت و با تحقیر نگاه نمیکرد، و مثل یك دستگاه ضبط صوت همه را ضبط میکرد و در آثار خود تحویل مداد.

ولی بهرحال آثاراین دوعامل: فکروتعقل بفرانسه، وزندگی روز مره بفارسی، بوضوح درنوشتههای صادق هدایت پیداست. کتابیکه خیلی روشن این «نفودها» رانشان میدهد یکی ازاولین کتابهای او یعنی « فوائد گیاهخواری» است که در بیست و پنج سالگی نوشته است.

ابتدا بچند جمله توجه کنید که از متون فرانسه ترجمه کرده است :

«خوراکی پیدا نمیشودکه استعمال آن آنقدرقدیمی وعمومی بوده باشدکه میوهها»:

منظوراینستکه همیوهها قدیمی ترین ومعمول ترینموادخوراکی هستند».

یا :

«گرگان یکدیگردا نمیدند نه شیران ونه ببران»

یعنی «گرگان یکدیگررانمیدرند وشیران وببران نیزچنین کاری نمکنند».

یا :

«مطابق ساختمان دندانها یمان بنظر نمیآ یدکه برای استعمال گوشت درست شده باشد».

یعنی «دندانهای ماباساختمانیکه دارند بنظرنمیرسدبرایگوشت خواری درست شده باشند».

يا :

«برای زن وبچه این عنایت، یك بخش مهربانی است که بخصوص میوه خوارباشند»:

بى رودرواسى بنده بدقت نمى توانه بكويم منظور ازاين جمله چيست؟

مگر اینکه بطورکلی حدس بزنیم که منظور اینست که میوه خواری بر ای زن و بچه خوب است.

ولی فقط در مورد ترجمه نیستکه صادق هدایت چنین جمله ـ هائی میپردازد. خودش همکه مینویسدکم وبیش همینطوراست.

بك جا ميگويد:

«مامیرویم نشان بدهیم...»

یعنی «نشان خواهیم داد» یا «ثابت خواهیم کرد»

يا :

«بهلاشخوران متعصب این کلمات «شلی»رامی دهیم....»

یعنی «برای لاشخوران متعصب اینگفته «شلی» رانقل میکنیم».

ویا این جمله که واقعاً وحشتناك است وبجز باحدس وگمان اصلا نمیتوان فهمید منظور نویسنده چیست:

«اززمانهای قدیم که علم وجود نداشته برخی از کسانی که دارای یك حس مشاهدات ، بخش استدلال خداداد واحتیاج به متقاعد نمودن داشتند پس از آنکه خوراکهای گوناگون را سنجیده ازمد نظر گذرانیدند بعضی اصول وقوانینی درباره خوراکها وضع نمودند . اینها عالم نبودند اینها خیالپرست بودند . این طبقه از مردم که یك زندگی جداگانه در جامعه مینمایند شاعر خردمند یافیلسوف نامیده میشوند.»

این جمله راهم بخوانید:

«گوشخور معتادیا موروثی نمیتواندبهآن برسد مگربطوراستثناء آنهم بتوسط درجات وبوسیله یك پلکان محتاط وبصیر»!!!

ویا تعبیرات عامیانهای ازقبیل « ..... گیاهخواری را جزو دوا

تصور نمایند ... » یا «همه مان میدانیم» یا «برای اینکه به پول نزدیك بکند» (بمعنای اینکه بفروشد یا پول بدست آورد).

و تصور نکنید بنده «فوائد گیاهخواری» را زیر و رو کرده ام تا این جملات و تعبیرات را پیدا کنم ؛ در هر صفحه «فوائد گیاهخواری» بهاقلا سه چهار جمله از این قبیل برمیخوریم .

با چنین توشهای اززبان فارسی است که صادق هدایت نویسندکی را شروع کرد .

بعد، با گذشت سالها ، صادق هدایت توانست ف ارسی خود را به اندازهٔ قابل ملاحظه ای اصلاح و صیقلی کند . نثر او بتدریج از اغلاط فاحش و ساختمانهای زننده پیراسته شد و نبوغ او توانست جای خالی کمعادتی او بزبان فارسی وقلت اطلاعات دستوری او را بگیرد. ولی میدانیم که سالهای کودکی وجوانی ، سالهای «فور ماسیون» ، چه اثر محو نشدنی در عادات ذهنی وفکری وروحی ما میگذارد . بهمین جهت است که تا آخر ، جا بجا ، این سه عیب در نثر صادق هدایت پیدا میشود ؛ فکر بزبان فرانسه ، غفلت از قواعد دستوری ، و تعبیرات عامیانه (توجه دارید که وقتی تعبیرات عامیانه را بعنوان عیب ذکر میکنم مقصودم نه جائی است که هدایت از قول اشخاص داستان سحبت میکند و نه حتی جاهائی که نقل کلی داستان را نیزکم و بیش بزبان اشخاص داستان در میآورد. نه ؛ منظورم آنجا است که هدایت بدون هیچ واسطه و یا هیچ نقلی شخصاً خودش میگوید و مینویسد .)

چند نمونه:

از «زنیکه مردش راگم کرده بود»:

«اتومبیل راآبگیری کردند، بوق کشید، ازخودش بوی بنزین وروغن سوخته ودود درهوا پراکنده کرد و درجاده گرم خاكآلود براه افتاد ...»

و :

« وچیزی که غریب بود بجای اینکه تریاك اورا بی حس وبی اداده بکند برعکس مثل یك وسواس ویا ناخوشی تاوارد خانه میشد شلاق را میکشید به جان زرین کلاه و اورا خوب شلاقی میکرد.»

از «عروسك پشت پرده» :

«فرمانبردار ، افتاده وساكت ، دركار ودرس دقيق وموافق نظامنامهٔ مدرسه رفتار ميكرد» .

و :

«به امواج آب و دورنمای شهر تماشا میکرد».

از «حاجي آقا»:

«از جاه طلبی که حاجی داشت برای خودنمائی درسیاست و کارهای لوچ دخالت میکرد .»

از مقدمه «ترانههای خیام»:

«مانند یك دانشمند بتمام معنی آنچه راکه در طی مشاهدات و منطق خود بدست میآورد میگوید .»

و :

«رباعیاتی که اغلب دم از شرابخواری ومعشوقه بازی میزند بدون

چند ایراد

یك جنبهٔ فلسفی ویا نکته زننده ویا ناشی ازافكار نیخته وافیونی استو سخنانی که دارای معانی سست ودرشت است میشود باکمال اطمینان دور بریزیم».

شاید این در عین حال یکی از جالبترین شوخیهای روزگار و یکی از بهترین شواهد قدرت معجزه آسای نبوغ است که بهترین ، بزرگترین ، با روح ترین ، و مؤثر ترین نویسندهٔ قرون اخیر ایران ، فارسی را خوب نمیدانست !

다 다 다

خلق ادبی که قبلا از آن سخن راندهایم اسرار متعدد و خیره کنندهای دارد که یکی از جالبترین آنها «شکل ادبی» است.

برای اینکه مسئلهٔ «شکل ادبی» را روشنترطرحکنیم اجازهبدهید قبلا چند کلمه دربارهٔ «نوع ادبی» که خود یکی از اسرار جذاب خلق ادبی است صحبت کنیم .

واقعاً چگونه است که فردوسی بیشاز هرچیز درمقابل ماجراها و اساطیر ملی و جنگی متأثر میشود و ببهترین وجهی از عهدهٔ نقاشی آنها برمیآید ؟ چگونه است که خون نظامی را عشق و ماجراها وصحنه های عشقی بجوش میآورد ؟ چگونه است که چشم خیام بیشاز همه چیز به اسرار دنیا و خلقت خیره است ؟ چگونه است که حافظ اینطور عشق ومی و دنیا را درقرع و انبیقی میآمیز د و معجون سحر آمیزی تحویل میدهد ؟ مگرهمهٔ اینها شاعر نیستند ؟ مگرهمه هنرمند نیستند ؟ مگر پردهٔ روح آنها خاصیت تأثر در مقابل ماجراهای دنیا را ندارد ؟ پس چطور است که هرکدام در مقابل یك سلسله بخصوص از ماجراهای دنیا تأثر

پذیر ترند ؟ چرا خیرگی خاصی بسوی یك سلسله از پدیده های جهان دارند ؟ و درمقام تصویر و نقاشی این ماجراها است که به اوج زیبائی و هنر میرسند ؟ و اگرگاهی درصد تصویر ماجراهای دیگری برآیند هیچوقت به اوج استادی رشته اختصاصی خودشان نمیرسند ؟

سری است مگو .

و حالا «شكل ادبي» .

چرا فردوسی بحرتقارب را انتخاب کرده . چرا نظامی در بحور معینی سخن رانده ؟ چرا خیام فقط بشکل رباعی شعرگفته ؟ چراحافظ مخصوصاً غزل گفته ؟

با اینکه بهمهٔ اسرار «شکل ادبی» نمیتوانیم پی ببریم ولی بنظر میرسد که کلیدی برای گشودن قسمتی از معما دردست داریم . بنظر میرسد برای کاری که شاعر میخواسته بکند ، برای مطالبی که میخواسته تشریح کند ، «شکل ادبی» که انتخاب کرده بهترین ومؤثر ترین وسیله بوده است . درچه بحر دیگری فردوسی میتوانسته است باین خوبی حماسه سرائی کند ؟ درچه بحور دیگری ماجراهای لیلی و مجنون و شیرین وفرهاد شیرین تر نقل میشده است ؟ تشریکه خیام میخواهدبدنیا بزند وفریاد خشم و نومیدی که از گلوی او برمیآید بچه لحنی بهتر از برباعی ممکن است ادا شود ؟ وگوهری که حافظ میخواهد عرضه بدارد درچه نگینی بهتر از غزل قرار میگیرد ؟

ويك نكته جالب ديگر.

شاعران وهنرمندانی که این «خیرگی» خاص را به بعضی ازمسائل

دنیا ندارند ، هرقدر طبع روان داشته باشند وبهردرجه ازاستادی و کمال برسند غالباً دررشتهٔ اختصاصی «خیرهها» به کمال آنها نمیرسند . سعدی که از درخشانترین ستارههای ادب فارسی است و نبوغ همه جانبه او براستی باورنگردنی است و دینی راکه زبان فارسی به او دارد به هیچ شاعر و نویسنده دیگر ندارد ، ازیك سو درهمه شکلهای ادبی استاد است ، واز سوی دیگر نه میتواند مثل فردوسی حماسه سرائی کند ، و نه مثل نظامی سوز و گداز عشق را تصویر کند ، نه مثل خیام رباعی بگوید ، و نه مثل مثل حافظ غزل .

اسرار مگو .

다 다 다

شکل ادبیکه صادق هدایت درآن بهاوج هنرخود میرسد شکل داستان کوتاه است. بعضی ازداستانهای اوبی اغراق ازشاهکارهای جهانی است .

ولی هروقت صادق هدایت پااز دایره داستان کوتاه خارجمیگذارد ومیخواهد شکلهای دیگر ادبی بکارببرد ناگهان نوشته اودرخشش خود را ازدست میدهد وگاه صاف وپوستکنده تبدیل بهاثر معیوب وپرایرادی میشود.

این وضع نامطلوب ببهترین وجهی درنمایشنامه های هدایت مشهود است و این دومین ایرادی است که بنظر نگارنده به هدایت و ارد است .

نمایشنامههای هدایت نهفقط نمایشنامههای واقعی نیست، وحدتی ندارد، سروتهی ندارد وقابل نمایش دادن نیست بلکه (واین واقعاً عجس

است) در آنها هدایت تیزبینی معمولی خود را نیز از دست میدهد، شخصیت قهرمانها مبهم و نامعلوم است،کارهای آنها بیمنطق و کودکانه است، وجا بجا اشتباهات واقعاً وحشتناکی دیده میشود.

مثلا درنمایشنامه «مازیار» بكجا «پسر ربن» و «سیمرو» که خائن هستند میخواهند «شهرناز» را که عاشق مازیار است استنطاق کنند واز او حرف درآورند . درضمن صحبت نه فقط شهرناز به آسانی میگوید که دیده «سیمرو» زهر در غذای مازیار ریخته ، بلکه سیمرو خطاب به پسر ربن میگوید «همان گردی که شما دادید» . بدین تر تیب مثل بچه هااسرار خود را فاش میکنند در حالیکه شهرناز حتماً این مطلب را به مازیار میگفت .

یكجای دیگرخود مازیار نقشه توطئه علیه خلیفه راکه تنها امیدش به پیروزی است کودکانه برای دشمن نقل میکند .

باز جای دیگر که مازیار عشق خود را به «شهرناز» ابرازمیدارد شهرناز میگوید «من شایسته نیستم که سردار بزرگی ، شاهزادهای مثل شما ......» ، و مازیار جواب میگوید: «گذشت ، قدیمی شد ، دوره عربها ، دوره بستها ، دوره گدا گرسنه ها و بی پدر و مادرها رسیده ، این عربها همهٔ این حرفها را دورانداختند». بدین ترتیب مازیار نه فقط افسوس دوره اشرافی ساسانی را میخورد ، بلکه صاف و بوست کنده تأیید میکند که شهرناز «گدا و گرسنه و بی پدر و مادر است» ، و شایسته عشق او نیست منتها چون «دوره اش برگشته» بااو عشقبازی میکند!!!

وبازجای دیگر که «کوهبار» برادرمازیار عربها را برای دستگیری

مازیار هدایت میکند مدتها از «صلاح اندیشی» صحبت میکندومیگوید میخواهد جان مازیار و دیگران را نجات بدهد ، ولی ناگهان میگوید «چرا خیانت نکنم ؟ از بچگی پدرم بیشتر بتو توجه داشت ، چشم و چراغش بودی ...»

پروین دختر ساسان نیزهمین گونه پراز نقص وایراد است.اشخاص نمایشنامه همه مصنوعی و بقول فرنگیها «کلیشه» هستند ، بیشتر حرفهایشان روده درازی ، وغالباً برای اطلاع تماشاچی یا خواننده است، و مقریباً هیچگونه ماجرائی درکار نیست .

خیلی خیلی بهتر میبود اگرهدایت نمایشنامه نمی نوشت.

سومین ایسرادی که بهصادق هدایت وارد است اتفاقاً در همین نمایشنامهها بیشترمشهود است و آن جنبههای حاد ، غیرمنطقی ، وخلاف واقعی است که وطن پرستی او بخود میگیرد . بی رودرواسی بعضی حرفهای هدایت به تبلیغات زمان جنگ بیشتر شبیه است تابه نوع مطالبی که در یك اثر ادبی میگنجد . قضاوت «سیاه وسفید» کردن ، یك طرف را یك دست سفید وطرف دیگررا یك دست سیاه انگاشتن ، همه آدمیت وصفات عالی انسانی را دریك طرف گذاشتن وهمه صفات رذیله وحیوانیت رادر طرف دیگر، شایسته هیچ آدم عادی نیست چه رسد به نویسنده متفکرو گرانقدر وهنرمندی چون صادق هدایت .

«شووینیسم» صادق هدایت بهترین نمونه از این حقیقت روانشناسی است که «احساسات شدید چشم حقیقت بین را میبندد» .

## 다 다 다

آنچه میخواهم بعنوان چهارمین ایرادی که درآنار صادقهدایت بچشم میخورد ذکر کنم در حقیقت یك ایراد نیست ، یك دسته ایراداست که مجموعاً دریکی ازآثار هدایت یعنی در «حاجیآقا» بچشم میخورد. قبل از همه چیزمعلوم نیست از لحاظ «شکل ادبی» چه نامی باید به «حاجیآقا» داد . از یك طرف یك کتاب ۱۴۲ صفحهای را باشكال میتوان «داستان کوتاه» نامید . از طرف دیگر ساختمان «حاجیآقا» نیز از حدود ساختمان داستان کوتاه خارج است . وباز «حاجیآقا» بهیچوجه ساختمان «رمان» را ندارد ومسلماً نمیتوان آنرا «رمان» نامید. شاید حق با نویسنده ارجمندی باشد که حدس میزند صادق هدایت ابتدا میخواسته «حاجیآقا» را بهشکل نمایشنامه بنویسد و بعد تغییررأی داده و آنرا بصورت فعلی در آورده است . بهر حال نتیجه اینست که «حاجیآقا» نه داستان کوتاه است ، نه رمان ونه نمایشنامه .

این ایراد «شکل ادبی» را به آسانی میشد فراموش کرد اگر ماجرائی که در «حاجیآقا» نقل میشود مؤثر وقانع کننده میبود. باکمال تأسف باید بگوئیم که چنین بنظر میرسد در موقع نوشتن «حاجیآقا» صادق هدایت غالب مشخصات برجستهٔ نویسندگی خود را از دست داده، و اختیار قلم و کلاف کلام از دستش در رفته است . «حاجی آقا» همان معایب اساسی نمایشنامههای هدایت را دارد ودر بعضی موارد خیلی بدتر.

ولی اینجا بازیك نکته جالب دیگرپیش میآید. بسیاری ازمطالبی که در «حاجی آقا»گفته شده است ، و بسیاری حرفهائی که اشخاص داستان

میزنند ، از صحیح ترین ، صادقانه ترین ، مؤثر ترین ، وواقع بینانه ترین حرفهائی است که در آثار صادق هدایت آمده است . بعبارت دیگر اگر صادق هدایت هریك ازاین مطالب را جداگانه بصورت مقالهای مینوشت میتوانستیم اورا ضمن سایرمشخصات ومحسناتش از مؤثر ترین وهنرمند ترین نویسندگان مقالات اجتماعی تلقی کنیم . ولی مطلب اینجا است که مقاله نویسی با داستان نویسی فرق دارد و درحالیکه درمقاله نویسی تأثیر واصالت مطالب مطروحه کافی است درداستان نویسی مطالبی که گفته میشود و کارهائی که انجام میگیرد باید با روحیه و شخصیت قهرمانهای داستان جور باشد ، باشرایط زمان و مکان تطبیق کند ، و به تعبیری «اصالت انسانی» داشته باشد .

«حاجی آقا» بکلی فاقد این شرایط است . شاید ذکر این نکته مطلب را روشن ترکند که بامواد اولیهای که در «حاجی آقا» هست صادق هدایت با نبوغی که داشت میتوانست پنج ، ده ، وشاید بیشتر داستان کو ناه بنویسد. ولی با آمیختن همه این مطالب باهمدیگر اثری بوجود آورده است که نه فقط خوب نیست بلکه حتی قابل قبول نیست .

ایراد اساسی در «حاجی آقا» شخصیت خود حاجی آقا است . اصلا معلوم نیست حاجی آقا چه جور آدمی است وچه نوع «شخصیت اجتماعی» دارد. شاید اشتباه هدایت از اینجا ناشی شده است که خواسته است همه معایب ومفاسد اجتماعی ایران را دریك نفر متمر کز ومتراکم کند، غافل از اینکه چنین چیزی نمیشود. تاجر طماعی که باموی حنابسته و تهریش سفید وعبای شتری وزیر شلواری کثیف در هشتی متعفن خانه اش منشند

تا خون مردم رابمکد یك جورآدم است ، وکسی که بافراك به مهمانی سفارتخانه میرود یكجورآدم دیگر ؛ کسی که «کباده ریاست وزارتی میکشید» محال است کسی باشد که حدس بزند روسها بطمع ضبط دارائی اوجنگ دوم بین المللی را براه انداخته اند ؛ کسی که برای غذا خوردن «آستینش را بالا میزد، باانگشتهای تپل که روی ناخنهایش حنابسته بود لقمه میگرفت وهمیشه دوست داشت ازلای انگشتهایش روغن بچکد و چشمهایش درموقع خوراك لوچ میشد وشقیقه هایش بجنبش می افتاد وملچ وملوچ راه میانداخت و بعد عاروق میزد و با ناخن دندانهایش را خلال میکرد» چگونه ممکن است به پسرش نصیحت کند: «چیزی که مهم است طرز غذا خوردن ، سلام و تعارف ، معاشرت ، لاس زدن با زن مردم ، رقصیدن و خنده های تو دل برواست» ؟

در سراسر کتاب ، شخصیت حاجی آقا مشحون از این تناقضات است و بسیاری جاها از این بدتر . این قصه راگوش کنید . «یادمه بچه که بودم جلو خونهمان یك بچه گربه رفت زیر گاری و کمرش شکست . از شخون میچکید و ونگ میزد ، باپنجه هایش توی گل کوچه خودش رامیکشاند . معلوم نبود به کی التماس میکرد اما حسابی درد میکشید . پیدا بود که میخواست از خودش ، از جسمش که باوچسبیده بود ، بگریزه و سر نوشتش میخواست از خودش ، از جسمش که باوچسبیده بود ، بگریزه و سر نوشتش را عوض بکنه . . . » خیال میکنید این ماجرا را (که بخودی خود آتش بجان میزند) کی نقل میکند ؟ چه کسی میتواند چنین مشاهده ای کرده باشد و خاطر ه دردناك آنرا حفظ کرده باشد ؟ قاعدة خود صادق هدایت (که وخاطر ه دردناك آنرا حفظ کرده باشد ؟ قاعدة خود صادق هدایت (که

بظن قوی خاطره خودش بوده) ، ویاآدمی نظیراو .گیج ومبهوتنمیشوید که این ماجرا بااین کلمات ، بااین احساس ، جزو خاطرات حاجی آقا است ؟؟!!

و شوخیهای لوس وخنائقدیمی: حاجی آقا نقل میکند که «یك روز ناصرالدین شاه درشکارگاه ابوی محترم را مخاطب قرارداده و گفته بود مرحوم مقتدر خلوت بیا پدرسوخته این تنپوش مال تو»، وهدایت توضیح میدهد «مثل اینکه قبل ازمرگش اورا مرحوم خطاب میکرده اند». در آگهی که قراراست برای مبارزه انتخاباتی حاجی آقا منتشر شود ذکر شده است که «ضمناً متعهد میشوند که دراولین فرصت جاده چهارده معصوم را برای رفاه حال هموطنان عزیز اسفالت کنند» (برفرض که قرار باشد این شوخی کهنه راشوخی تلقی کنیم، بهرحال کسی که میخواهد نماینده مجلس بشود چنین شوخی در آگهی رسمی نمیکند). جای دیگر حاجی مجلس بشود چنین شوخی در آگهی رسمی نمیکند). جای دیگر حاجی آقا از کسی میپرسد «اگر میخواهید بامریکا بروید چرا زبان انگلیسی میخوانید ؟» وطرف جواب میدهد «ممکن است در راه احتیاج پیداکنم، میخوانید ؟» وطرف جواب میدهد «ممکن است در راه احتیاج پیداکنم، وگرنه زبان امریکائی را بخوبی میدانم».

بعضی جاها مثل اینست که رشته سخن بکلی از دست هدایت رفته. یك جا حاجی آقا به شاعری تغیر میکند ومیگوید: «از صبح تاشام مدح همین دزدها رامیگید و با گردن کج پشت دراطاقشان انتظار میکشید که شعر تان را بخوانید و صله بگیرید» وشاعر جواب میدهد: «مقصود تان شعر ای گدای پست مثل خود تان است» !!! (حاجی آقا همه چیز هست الا

شاعر!). حاجی آقا که یا خوا ناله میکند: «پسچرا میگند خدار حیمه وهمه چیز را میبخشد؟ من همهاش کار مردم را راه انداختم هرچی از دستم برمیآمده کردم. پسچراباید به این درد مبتلا بشم؟» جای دیگر به مأمور سیاسی (!) که به شهرستانها میفرستد میگوید «فقط بوسیله شیوع خرافات و تولید بلوا باسم مذهب میتوانیم جلو این جنبشهای تازه را بگیریم. باید همیشه ملت را بقهقرا برگردانید و متوجه عادات و رسوم دو سه هزار سال پیشکرد.»

معایب و نواقسی که درمورد شخصیت حاجی آقا ذکر کردیم کم و بیش درمورد همه اشخاص داستان صادق است. نه شخصیتها باخودشان «میخوانند»، نهاشخاص بایکدیگرونه کارها و پیش آمدها باهم و بااشخاص. جداً حق داریم این سئوال رامطرح کنیم که چگونه ممکن است هدایت چنین اثری نوشته باشد ؟ چگونه ممکن است اینهمه عیب و نقص در طبع روان اوراه یافته باشد ؟

البته قبلا ملاحظه کردیم که درنمایشنامههای اونظایر اینمعایب ونواقص دیده میشود. ولی نمایشنامهها چند تفاوت اساسی با «حاجی آقا» دارد. اولا دامنه معایب در حاجی آقا خیلی وسیعتر است تا در آنها. ثانیاً تعصبات ملی نقش مهمی در انحراف ذهن صادق هدایت درنمایشنامه ها بازی میکند در حالی که در حاجی آقا چنین موضوعی مطرح نیست. ثالثاً خود شکل ادبی نمایشنامه که قالب خوبی برای هنرهدایت نیست زمینه مساعدی برای ایجاد عیب و نقص ایجاد میکند. ورابعاً (واز همه مهمتر) نمایشنامهها از آثار جوانی هدایت است. «پروین دختر ساسان» سومین نمایشنامهها از آثار جوانی هدایت است. «پروین دختر ساسان» سومین

اثری است که هدایت نوشته ، در سال ۱۳۰۹ و در سن بیست و نهسالگی، و «مازیار» را در سه سال بعد ؛ در حالی که حاجی آقا تقریباً آخرین نوشته اوست ، در سال ۱۳۲۴ نوشته شده ، و قاعدة باید اوج هنر و کمال او را تشکیل دهد.

چگونه ممکن است هدایت در سن چهل و چهار سالگی اثری مثل « حاجی آقا » بنویسد ؟

یك نقص دیگر كه در « حاجی آقا » دیده میشود شاید كلیدی برای حل این معما باشد.

در « حاجی آقا » جملات انتقاد آمیزی نسبت به رضا شاه فقید دیده میشود .این کاراز چندین جهتاز هدایت خیلی بعید است .

یکی اینکه صادق هدایت اصولا همیشه از انتقادات و حملات شخصی بشدت پرهیز کرده است. این تمایل یا عقیده در او بقدری راسخ بود که حتی اگر اشخاص نظرش را به بد یا به خوب جلب میکردند و میخواست آنها را قهرمان داستانی کند از آنها بعنوان « تیپ » استفاده میکرد ، و حتی ماجرای تصوری در زندگی آنها پدید میآورد بطوری که قهرمان داستان شخصیتی کاملاجداگانه از شخصیت حقیقی پیدامیکرد و صاحب « اصالت ادبی » میشد . در مقالات قبلی نیز باین نکته اشاره کردیم که اینروش یکی ازقواعد اساسی « خلق ادبی » است و نویسنده ای که بخواهدداستانی یارمانی لدیاعلیه عقیده ای یا کسی یا جماعتی بنویسد در حقیقت تیشه بریشه اثر هنری خود زده است ، وطبیعی بود که استادی مثل صادق هدایت از این قاعده اصولی ادبی غافل نبود مگر در مواردی که احساسات چشم او را می بست از قبیل نمایشنامه های وطنی و ملی .

دوم اینکه هدایت هیچوقت د خالت مستقیمی در سیاست نکرده است . چنین عملی نه مطابق روحیه و تمایلات او ، و نه در ردیف آمادگیهای او بود. و بهر حال با « پاکی » هنری که هدایت یکی از مظاهر در خشان آن است میانت داشت .

سوم اینکه هیچ برگهای در دست نیست که حاوی مخالفت اصولی هدایت با رضا شاه باشد . توضیح آنکه وقتی نویسندهای از نکتهای یا پیش آمدی متأثر بشود و الهام بیابد خود بخود آن مطلب را می نویسد خواه از جهات مختلف قابل انتشار باشد خواه نباشد . هدایت که دوره مهم نویسندگیش مقارن با دوره رضا شاه بود اگر تأثراتی داشت حتما نوشته بود ، و مثلا پس از وقایع شهریور منتشر میکرد و یا اقلا در این دوره تازه مینوشت . میدانیم که هدایت هیچوقت کاری نکرده است . کتاب «سک ولگرد» که شامل قسمتی از بهترین آثار هدایت است در سال ۱۳۲۱ منتشر شدو کوچکترین انتقادی نسبت بدوره رضاشاه ندارد .

چهارم اینکه خیلی طبیعی بود هدایت از دوره رضا شاه نا راضی نباشد. بجز بعضی روشهای خشن دیکتاتوری که طبیعة نمیتوانست مورد قبول او باشد هر چه در دوره رضا شاه انجامگرفت در جهت آرزوها و تمایلات و عقایدهدایت بود . مبارزه با خرافات ، ر فع حجاب ، تأسیس دانشگاه ، اعزام محصل به اروپا ، ساختن جادهها ، راه آهن ، هر چه و هر چه میشد مطابق با آمال هدایت بود . حتی تجدید خاطره عظمت باستانی ایران ( مسئلهای که بشدت مورد توجه هدایت بود ) در زمان رضا شاه انجام گرفت . تا قبلازرضا شاه ایرانیان قدیم کمو بیشباعناوین «گبر» و «مجوس» و نظایر آن ذکر میشدند ، و در دوره رضا شاه بود

که نور افکنی به ایران باستان افکنده شد و اذهان متوجه عظمت دیرین ایران و پاکی دین زردشت و اصالت ملی ایران در مقابل مهاجمین خارجی شد.

با توجه بهمه این عوامل ، جملات انتقاد آمیز «حاجی آقا»نسبت به رضا شاه بقول معروف درست حال نخود وسطشیر بر نجرا پیدامیکند؛ و نا معقول ، نا جور ، بی دلیل و بی منطق بنظر میرسد .

وهمین نکته ممکن است کلیدی برای حل این معما بدست بدهد که چرا هدایت اثری نا معقول و ناجور مثل «حاجی آقا» نوشته است ؛ و آن شایعهای است که درباره چگونگی نگارش حاجی آقا وجود دارد.

این شایعه از این قراراست که هدایت «حاجی آقا» را به پیشنهاد والهام عده بخصوصی نوشته است . بدین معنی که این عده که دارای هدفها و برنامههای خاص سیاسی بودند ، به هدایت قبولاندهاند که یك اثر انتقاد آمیز شدید با توجه خاص به نکاتی که مورد نظر آنها بوده برشته تحریر آورد ، و هدایت نیز که در آن روزها حال روحی بسیار بد و دل خونی از اوضاع کلی اجتماعی ایران داشته این پیشنهاد را پذیرفته؛ واینگونه «حاجی آقا» نوشته شده است .

اگر این شایعه صحیح باشد جواب معمای « حاجی آقا » بدست میآید . قبلا دیدیم که اثر ادبی را اعم از شعر یا داستان یا هر چیز برطبق تصمیم نمیتوان نوشت . به «خالق ادبی» هروقت الهام طبیعی شد، اثر با ارزشی ایجاد میکند ، وهروقت «تصمیم» گرفت چیزی بنویسد بظن خیلی قوی آن نوشته چیز خوبی از آب در نمیآید ، سهل است ، نویسنده مرتکب اشتباهات مختلف وگوناگون میشود که یکی از بدترین آنها

گفتن مطالبی است که ریشهای در روح او ندارد . و این تازه درصورتی است که «تصمیم» از خود نویسنده باشد ، تا چه رسد باینکه دیگران بخواهند نویسنده را بکاری وادارند .

آنچه وادارمیکندکهدرصحتاین شایعه چندان تردیدی نکنیم اینست که آثار «تصمیم قبلی» از سراسر «حاجی آقا» پیدا است . در «حاجی آقا» کوشش شده است که هرچه انتقاد نسبت بوضع ایران بنظر میرسد ، یك جا ، در یك داستان ، و بیشتر آن در قالب یك شخص (خود حاجی آقا) گفته شود . چنین اثری محال است خوب از آب دربیاید .

14

پیام هدایت درکتابها و رسالات ومقالات منقدین ومحققین ادبی فرنگستان گاه و بیگاه کلمهٔ «پیام» بهچشم میخورد: «پیام ستاین بك» ، «پیاممالرو»، «پیام موریاك» .....

از این کلمه « پیام » میتوان دو معنای مختلف اراده کرد ( و احیاناً معانی دیگری که به یکی از دومعنا نزدیك است):

یکی اینکه بخواهند بگویند نویسنده درآثـار خود چه نکاتی را خواسته است ثابتکند ، چه پیشنهاداتی میکند، و چه «پیامی» برای خوانندگان خود و برای بشریت دارد .

نگارنده نظر خود را در این باره در ابتدای این رساله گفتهام. به نظر بنده خالقادبی نه فیلسوف است ، نه معلم اخلاق و نه رهبرسیاسی و اجتماعی . خالق ادبی نه دستور میدهد ، نه مقررات وضع میکند ، و نه راه حل پیشنهاد میکند . خالق ادبی تماشاچی است ؛ دنیا را تماشا میکند (از دریچهٔ خاص چشم خود ، با عدسی مخصوص خود) و ما را در این تماشا شرکت میدهد. وفایدهای که بما میرساند ، فیضی که میدهد

وخدمتی که میکندبهمین جا خاتمه می یابد. پیامی در کارنیست و نمیتواند باشد؛ و بهترین دلیل برصدق این نکته اینست که در مورد غالب خالقین ادبی (ومخصوصاً بزرگترینشان) اصلا پیداکردن یك پیام واحدو «جور» وهمه جانبه میسرنیست ؛ «پیام» شکسپیر چیست ؟ «پیام» سعدی چیست ؟ «پیام» حافظ چست ؟

به نظر بنده این نکته حتی در بارهٔ خلق ادبی نویسندگانی کسه فعالیتهائی غیر ازخلق ادبیدار ندصادق است . یك خالق ادبی که ضمناً فیلسوف است یا ضمناً روزنامه نگار است یا ضمناً فعالیت سیاسی دارد هر «پیامی» که در آثار فلسفی ، در مقالات یا درعمل سیاسی خود دارد بجای خود وحق مسلم او است (همچنانکه حق مسلم هر فیلسوف و هر روزنامه نگار و هر مرد سیاسی است ) این «پیام» ربطی به «خلق ادبی» او ندارد ؛ به این دلیل واضح که آن فعالیتها مربوط به «شخصیت آگاه» او است ، و خلق ادبی مربوط به ضمیر ناخودآگاه او ، مربوط به کارخانه اسرارآمیز خلق ادبی، که از بسیاری جهات ازاختیار خود خالق ادبی نیز خارج است . و بهمین جهت است که غالب اوقات خود خالق ادبی نیز خارج است . و بهمین جهت است که غالب اوقات را البته نه همیشه) تفاوتهای اساسی بین خلق ادبی وسایر نوشته های این قسل نویسندگان موجود است .

و اما از کلمه «پیام» میتوان معنای دیگری اراده کرد (که شاید دراین معنا بهتر باشد بجای مفرد «پیام» جمع «پیامها» را بکار ببریم) که در این معنا نه فقط پیام بطور قطع وجود دارد ، بلکه اصلاً همین «پیام» است که خواننده را بخود جلب میکند ومهمترین وظیفهٔ منقدین ومحققین ادبی اینست که بشرح و توضیح همین پیام بپردازند.

«پیام» ، در این معنا از این قرار است که کوشش نکنیم از اثسر ادبی چیزی « بیرون بکشیم » ، مطلبی « در بیاوریم » ، بلکه خود اثسر ادبی را همچنان که هست مورد مطالعه قرار دهیم . ببینیم در این رمان (یا داستان کوتاه ، یا نمایشنامه ، یا شعر ) چه ماجرائی در گرفته است ، چه اشخاصی در این ماجرا دخالت دارند ، هر کدام چگونه عمل میکنند، چه عکس العمل هائی در مقابل اعمال دیگران نشان میدهند ، چه مسائلی مطرح میشود ، چه عواطف و احساسات و شهوات و غرایزی بروز داده میشود ، وقس علیهذا .

در تماشا شركتكنيم، تماشا را «هضم» كنيم.

اینست « پیام » خالق ادبی . نویسنده ما را بـه تماشائی از دنیا دعوت میکند ، وطبیعة بتفکر وا میدارد .

«اوژنیونسکو» نمایشنامه نویسفرانسه زبان اخیراً طی مصاحبهای مطلبی گفته است که خیلی به روشن شدن این موضوع کمك میکند. یونسکو گفت «وظیفهٔ ادبیات حل مسائل است». این اظهار با اینکه مشتمل برهمه حقیقت نیست، کمك زیادی به درك حقیقت میکند و مخصوصاً وقتی بیاد بیاوریم که در هر عصر و زمانی مهمترین مسائل و معماهای بشری \_ چه مسائل جاودانی و چه مسائل خاص آن زمان، قبل از اینکه راه حل عملی یا منطقی یا سیاسی یا فنی بیابد از زبان خالقین ادبی طرح شده است، متوجه میشویم که یونسکو چه خوب و عمیق این نکته را بیان کرده است.

در این معنای دوم است که نگارنده میخواهم در پایان این رساله طرحی از «پیام هدایت» عرضه کنم .

در آثار هدایت چه وقایعی پیش میآید ؟ چه جور آدمهائی ظاهر میشوند ؟ این آدمها چه عملها وچه عکس العمل هائی دارند ؟ خلاصه دنیای هدایت چه دنیائی است ؟ و در آن چه مسائلی مطرح است ؟

۱- مهمترین مسئله ای که در آثارهدایت مطرح است سر نوشت بشر مسکن است ایراد کنند که درهمه آثار ادبی سر نوشت بشر مطرح است و این صفت مشخصهٔ یك نویسنده نشد . عرض می کنم درست است که ماده اولیهٔ هراثر ادبی سر نوشت بشر است ولی غالب اوقات فقط قسمتی از آن، اولیهٔ هراثر ادبی سر نوشت بشر است ولی غالب اوقات فقط قسمتی از آن، عرصه ای از آن، باریکه ای از آن . توجه کنید به آثار مثلا یك همینگوی، یك موریاك یا یك زولا یا یك دیکنس . اولی نویسندهٔ یك نوع آثار قهر مانی است ، دومی نقاش طبقه بورژوای فرانسه ، سومی خبرنگار زحمت کشان و همر دم کوچك فرانسه در زمانی بخصوص ، چهار می جامعه شناس انگلستان و یکتوریائی . هدایت ، در ددیف بزرگترین خالقین ادبی ، سر نوشت بشر را طرح میکند در تمام طولش ، در تمام عرضش در تمام عمقش ، در تمام ارتفاعش .

بشر چیست ؟ کیست ؟ از کجا میآید ؟ به کجا میرود ؟ سرنوشتش چیست ؟ چه دخالتی در آن میتواند بکند ؟ این سیاهیها چیست ؟ این آسمانها افق دوردست دلکش آبی چیست ؟ این زنجیرها چیست ؟ این آسمانها چیست ؟

همه این مسائل برای صادق هدایت مطرح است . از این جهت میتوان اورا خیام معاصر دانست ،که هدایت چنان ارادتی به اومیورزید وچنان شرح جالب و محققانهای بر رباعیات وشخصیت خیام نوشت .

ازنظرزمانی ، هدایت از اجداد نیمهمیمون انسان را زیردرهبین

میگذارد تا انسانهای چند قرن بعدرا. از نظر اجتماعی ، از روستائی و کارگرساده را تماشا میکند تا سرداران ودانشمندان را . از نظر زندگی از ساده ترین و عادی ترین کارهای روزمره را تحت مطالعه درمیآورد تا عمیق ترین و پیچابیچ ترین اسرار و معماهای سر نوشت بشری را . و میجوید، میجوید میجوید . در این جستجو ، گاه زشتی میبیند و گاه زیبائی ، گاه مثل فرشته ها بال درمیآورد و گاه سر هوشمند و حساس و « آسان راضی نشو » ی خود را بدیوار میزند ، گاه در نور حیات بخش خورشید لم میدهد و گاه میخواهد ایس خورشید را که منبع همهٔ ایس رنجها است بدرك اسفل السافلین بفرستد . و باز میجوید ، میجوید ، میجوید ، میجوید ، میجوید ، میجوید ، میجوید .

جستجوی صادقانه و خستگی ناپذیر و شجاعانه در سرنوشت بشر، اینست مهمترین صفت مشخصهٔ صادق هدایت.

اینجا شایدلازم باشدحاشیه بروم و تذکری بدهم درباره «وسیله» ی اساسی که صادق هدایت در این جستجو بکار میبرد. آثار این وسیله نه فقط در خلقهای ادبی اودیده میشودبلکه بطرز بارز تری درسایر نوشته های او هویدا است و دوستان او باز هم بطرز بارز تری شاهد آن بودند. این وسیله، سواد صادق هدایت بود. هدایت تا روز آخر مثل یك دانشجوی تشنه لب کتاب میخواند. هدایت از دانشمند ترین ایرانیان زمان خود بود و در بعضی رشته ها تقریباً یکتا. ادبیات دنیا و مقدار زیادی از علم دنیا بقول یکی از دوستانش، در «چنگول» او بود.

۲- اگر مسئلهای را که فوقاً توضیح دادم با این فورمول بیان کنیم که « دنیا با بشر چه میکند ؟» مسئلهٔ دومی را که درآثار هدایت مطرح است باید با این تعبیر یادکرد : « بشر با خودش چه میکند؟ » با طرح

این مسئله است (و صدها و هزارها مسئلهٔ مربوط به آن ) که هدایت با همهٔ انسان دوستی خود ، با همهٔ احساس شدید اشتراك (سولیداریته) که با نوع انسان میکند ، و در عین حال با همهٔ نفرت و انزجار و دل بهم خوردگی های خود از کوری و کری انسانها ، ظاهر میشود .

انسان دوستى هدايت جنبه هاى مختلف دارد:

مهمترین آنها بدون تردید احساس تر حموشفقت نسبت به بیچارگان و درماندگان و تیره روزان است (بطوریکه قبلاً تذکر دادم این احساس هدایت فقط محدود بانسانها نیست . در مقابل رنج یك گربه ، یك الاغ، یك شتر، هدایت چنان دلش میسوز د که تحمل ناپذیر است و چنان خشمگین میشود که میخواهد سقف فلك را بشکافد) ، این بچه های گرسنه ، این زنهای محروم ، این روستائیان ژنده بوش . . . اینها زخمهای هولناك این دنیا هستند که هر انسان واقعی آنها را بر روی بدن خود حس میکند .

و بعد نوعی دیگر ، که احساس در مقابل آن به تردید میافتد:

«گل ببو» که عرق میخورد و تریاك میکشد و زن خود راکتك میزند و

بالاخره او را رها میکند. در مقابل او باید خشمگین بودیا دلسون؟

و زرین کلاه که در شیرین ترین دوران حیات ، در سراسر دوره طفولیت ،

از مادرش توسری خورده و فحش شنیده ، و وقتی بخیال خودش بخانهٔ

بخت میرود درحقیقت دربد بختی را بسوی خودگشوده ، محرومیت میکشد

و گرسنگی میکشد و جان میکند و کتك میخورد ، و بالاخره وقتی از

شوهرش بکلی قطع امید میکند «بوی مردها» اینقدر برای اوکشش دارد

که جگرگوشهاش را کنار کوچه میگذارد و بدنبال یك خرکچی براه

میافتد . برای زرین کلاه باید اشك ریخت یا در مقابل او باید وحشت

کرد؟ و بالاخره ،کسیکه همهٔکاسهکوزهها سر اومی شکند ، بچهٔ بیگناه که برای او حتماً باید اشك ریخت . . .

و بازنوعی دیگر، جوانی که عاشق مجسمهٔ خیاطی میشود، مردی که برای خود برجی بدون در و پنجره میسازد، آن دیگری کهبدنبال کیمیا است ... کسانی که زخمهائی دارند که مثل خوره روحشان را آهسته در انزوا میخورد...

وهمینطورانواع مختلف تا اینکه به «دشمن واقعی» ، به «دشمنان واقعی» » میرسیم ، آنها که عالماً وعامداً دروغ میگویند و تقلب میکنند و کلاه میگذارند ، آنها که قدرتی دارند و قدرت را وسیلهٔ تجاوز و ظلم و آزار قرار میدهند ، آنها که توشهای از علم گرفته اند و آنرا بصورت دکان بقالی درمیآورند ، آنها که لباس زهد و تقوی میپوشند و ریا میکنند وقلاشی میکنند، آنها که چوب شبانی بدست میگیرند وگرگند، آنها که جلوی شهوات و غرایزخود را حیوانوار رها میکنند وحاضرند همه را قربانی شهواتشان کنند، آنها که جغرافی دنیاشان جغرافی محدوده ای است که در آن میخورند و ..... و خاك توسری میکنند؛ و تاریخ دنیاشان از تاریخ تولدشان شروع میشود و بتاریخ مرگشان پایان می یابد ، و این تاریخ و جغرافی ، ابعاد زندگی حیوانی شان است .

دل هدایت میسوزد ، میسوزد ، میسوزد ، و خشمش شعله میکشد، شعله میکشد .

انسانها با خودشان چه میکنند؟

۳ در جغرافی دنیای هدایت که جغرافی کیهان است ، و تاریخ دنیای هدایت که تاریخ جهان است ، و عشق هدایت که عشق به انسانها

است ، جغرافی ایران ، تاریخ ایران و انسانهائیکه ایرانی بدنیا میآیند مقام خاصی دارند .

این کوهها ، این دشتها ، این بوها ، این رنگها ، این آسمان ، این افق ،که دوهزاروپانصد سال است ایران نام دارد عشق خاص هدایت است . و آن شاهی که کورش نام داشت ، و آن پیغمبری که زردشت نام داشت ، و آن شاعری که خیام نام داشت ، و آن دانشمندی که ابنسینا نام داشت ، و همه شاهانی که شاهان شایستهٔ ایران بودهاند ، و همهٔ مغهای سفیدبوشی که آئین زردشت را بر با میداشتند ، و همهٔ شاعرانی که شاعران شایستهٔ ایران بودند ، و همهٔ دانشمندانی که مشعل علم ایرانی را روشن شایستهٔ ایران بودند ، و همهٔ دانشمندانی که مشعل علم ایرانی را روشن کردهاند، وهمهٔ اینبیشازیک میلیارد آدمی که طی این قرون تختجمشید را ساختهاند ، این قناتها را ایجاد کردهاند، این فرشها را بافتهاند، همهٔ اینها دلبستگی خاص هدایت بدنیا است، رشتهای است که هدایت را به زندگی پیوند میدهد، هوائی است که هدایت آزا استنشاق میکند ، و خورشیدی است که هدایت دراشعهٔ آنگرم میشود .

واین عشق درهدایت به دونوع ظاهرمیشود: یکی درموردایرانی که که در تاریخ خوانده است، ایرانی که در مخیلهٔ خود دارد، ایرانی که آثار آنرا اینجا و آنجا، وگاه وبیگاه می بیند: اصفهان، دماوند، آن ویرانهٔ آتشکده، این روستائی زحمتکش، این داش آکل، آنکتیبهها، این کتابها...

درمورد این ایران هدایتیك پارچه شادی است،یكپارچه غرور است، یك بارچه افتخاراست، یك بارچه عشق است. ولی ایران دیگری نیز در کار بود و ایرانیان دیگری ، که در کوچه و خیابان میدید ، در شهر و ده میدید ، در کافه و اداره میدید . اینها هیچ ربطی ، هیچ شباهتی ، به ایرانی که اودوست داشت، به ایرانی که او به آن افتخار میکرد ، نداشتند . اینها رؤیای شیرین او را تبدیل به کابوس و حشتناکی میکردند ، اینها عشق اورا زیرپای خود لهمیکردند ، اینها به چهرهٔ معشوقهٔ او لجن پرتاب میکردند .

و آنوقت ، حيرت و رنج و خشم از نوك قلمش بــر صفحهٔ كاغذ مـريخت .

تو چرا اینقدر «زردنبوئی» ؟ بچهات چرا اینقدر «مفنگی است» شما چرا اینقدر قناسید ؟ چرا اینقدر کثیفید ؟ چرا اینقدر بی سوادید ؟ چرا اینقدر بی نظمید ؟ چرا اینقدر بی سوادید ؟ چرا اینقدر دروغ میگوئید ؟ چرا اینقدر بامبول میزنید و تقلب میکنید ؟ چرا اینقدر دروغ میگوئید ؟ چرا اینقدر تملق میگوئید ؟ چرا اینقدر ترسوئید ؟ و تو ترسو ، چطور اینطور ظالمی ؟ و تو ظالم ، چرا اینجد اینقدر مظلوم میشوی ؟ و تومظلوم ، توکه طعم تلخ ظلم را چشیدی ، چطور حالا اینطور ظلم میکنی ؟

این چه زندگی است برای خودتان درست کرده اید آخر؟ کیف این زندگی کجا است؟

داستان پشت داستان ، هــدایت رنــج میبرد ، و داستان رنج را میگوید .

و قدرت روحی او چنان است، وعشقی که به ایران دارد آنقدر عمیق و پابرجا ،که نه غرورش به گذشتهٔ ایران متزلزل میشود و نهامیدش به آیندهٔ ایران .

افتخار به گذشتهٔ ایران مهمترین پشتوانهٔ زندگی او بود ، و در داستان «س . گ . ل . ل » در دوهزار سال بعد ، (جنبههای دیگر این داستان مطلب بکلی جداگانهای است) شهر «کانار» در دامنه البرزیکی از مراکز تمدن جهانی است .

## ☼ ☆ ☆

این بود طرحی از پیام هدایت . عرض میکنم «طرحی» ، برای اینکه این مطلب خیلی دامنه دارتر از مختصری است که بنده عرض کردم، ولی ظرفیت این رساله بیش از این اجازه نمیدهد .

و اگر اصرار داشته باشید پیامی از نوع اول از آثار هدایت استخراج کنید ...

وقتی اثری از هدایت خواندید و خوشتان آمد، یا شوری در شما ایجاد شد، و شعلهٔ محبت بهٔ او را،کشش بسوی او را، وتحسین نسبت به او را در دل خود حسکردید، وخواستید به او محبتی بکنید، سه نوعکار هست که در حکم روشن کردن شمعی بر مزار او است:

از دنیا باخبرتر شوید .

انسان بهتری شوید ؛

ایران بهتری بسازید .

## عنوان نوشتههای صادق هدایت در چاپ جدید

## انتشارات اميركبير

محل و تاریخ چاپ نخست :

| 14.5 | برلن          | ۱_ فوائدگیاهخواری                    |
|------|---------------|--------------------------------------|
| 14+4 | تهرا <b>ن</b> | ٧_ زنده بگور (مجموعهٔ داستان)        |
| 14.4 | تهران         | ۳۔ پروین دختر ساسان                  |
|      |               | ( و « اصفهان نصف جهأن » تهران ۱۳۱۱ ) |
| 1411 | تهران         | ۴_ سه قطره خون (مجموعهٔ داستان)      |
| 14/1 | تهران         | ۵_ سایهروشن (مجموعهٔ داستان)         |
| 1417 | تهران         | ع_ علويه خانم                        |
|      |               | (و «ولنگاری» ۱۳۲۳)                   |
| 1417 | تهران         | ٧_ نيرنگستان                         |
| 1417 | تهران         | ۸۔ مازیار (با م . مینوی)             |
| 1414 | تهران         | ٩_ وغوغ ساهاب (با م . فرزاد)         |
| 1414 | تهران         | ۱۰ تر انه های خیام                   |
| ۱۳۱۵ | بمبئي         | ۱۱_ بوفكور                           |

| بحثىكو تاه دربارهٔ صادق هدايت     | 199                                        |
|-----------------------------------|--------------------------------------------|
| تهران ۱۳۲۱                        | ۱۲_ سگ ولگرد (مجموعهٔ داستان)              |
| تهران ۱۳۲۲                        | ۱۳_ گزارش گمانشکن                          |
| تهران ۱۳۲۳                        | ۱۴_ زند و هومن یسن                         |
|                                   | (و «کارنامه اردشیر پا پکان» تهران ۱۳۲۲)    |
| تهران ۱۳۲۴                        | ۱۵_ حاجي آقا                               |
| تهران ۱۳۲۷                        | ۱۶_ گروه محکومین (با حسن قائمیان)          |
| تهران ۱۳۲۹                        | ١٧ ــ مسخ (با حسن قائميان)                 |
| تهران ۱۳۳۴                        | ۱۸_ مجموعهٔ نوشتههای پراکنده               |
| ِوههای <b>ت</b> و نا <b>تو</b> ن) | (شأمل داستانها ، ترجمه ها ، مقا له ها و جز |
|                                   | ۱۹ ـ توپ مرواری                            |



